انرافاؤك

عارفط من العاملة الماضية المنظمة المنظ

Sabailli Cit

كلشس أقبال المستوس ١١٨٨

PRATICA-PANY & USI -



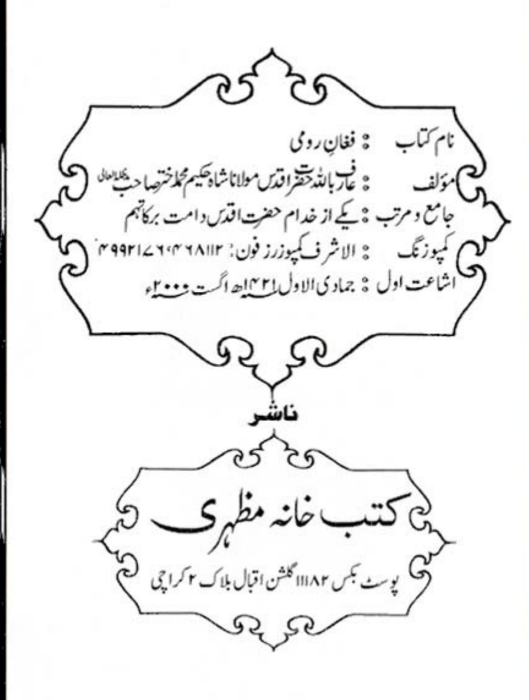




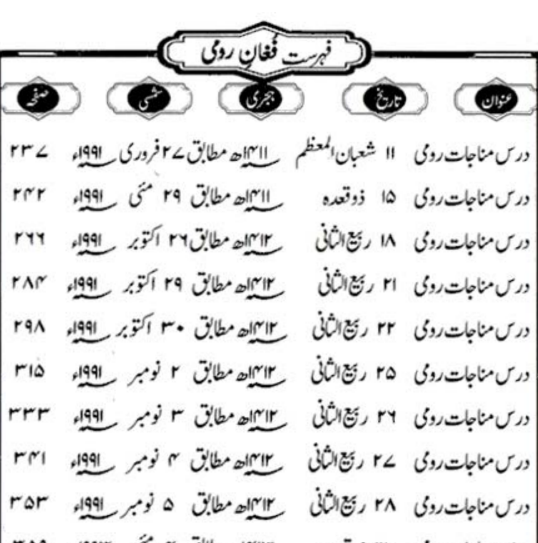
عارف المتدك والمناشاة كميم الخدوس بركاتهم



كُنْبُ خَلْنَا لَا مَظْهَرِي كَا كُلْشُنِ اقْبِالَ \* يُوسِدْ بِسَوْمِهِ اللهِ كُلْشُنِ اقْبِالَ \* يُوسِدْ بِسَوْمِهِ اللهِ كُلْمُ اللهِ اللهِ اللهِ ٢٩٩٢١١



|     | فهرست فغان روی                                       |                 |
|-----|------------------------------------------------------|-----------------|
| 8   |                                                      |                 |
| ı   | ***************************************              | ء ض مر تب       |
| ۵   | ٢٢رجب المرجب الهاه مطابق اافروري إوواء               | درس مناجات روی  |
| 11  | ٢٥رجب المرجب الهماج مطابق ١٢ فروري 1991ء             | درس مناجات رومی |
| ۲۸  | ٢٧رجب المرجب البهاه مطابق ١١٣ فروري إوواء            | درس مناجات رومی |
| or  | ٢٧رجب المرجب الهاج مطابق مها فروري إوواء             | درس مناجات رومی |
| 4   | ٢٨رجب المرجب الماله مطابق ١٥ فروري ١٩٩١ء             | درس مناجات رومی |
| 91  | ٢٩رجب المرجب الماية مطابق ١٦ فروري ١٩٩١ء             | درس مناجات رومی |
| 1.1 | كم شعبان المعظم النهاية مطابق عافروري إوواء          | درس مناجات رومی |
| 114 | ٢ شعبان المعظم المهاره مطابق ١٨ فروري 1991ء          | درس مناجات رومی |
| 126 | ٣ شعبان المعظم الهاه مطابق ١٩ فروري ا                | درس مناجات رومی |
| ۱۵۱ | ۴ شعبان المعظم الهماه مطابق ۲۰ فروری <u>اووا</u> ء   | درس مناجات رومی |
| 141 | ۵ شعبان المعظم الهاه مطابق المفروري اوواء            | درس مناجات رومی |
| 14. | ٢ شعبان المعظم الهام مطابق ٢٢ فروري ا99اء            | درس مناجات رومی |
| 149 | ٤ شعبان المعظم الهمايط مطابق ٢٣ فروري <u>ا١٩٩١</u> ء | درس مناجات رومی |
| r•m | ٨ شعبان المعظم الهاه مطابق ٢٦٠ فروري اوواء           | درس مناجات رومی |
| rir | ٩ شعبان المعظم الهاه مطابق ٢٥ فروري اوواء            | درس مناجات رومی |
| rrr | ١٠ شعبان المعظم الهماي مطابق ٢٦ فروري 199            | درس مناجات روی  |
| i i |                                                      |                 |



سالهاه مطابق ۴ مئی ۱۹۹۳ء ma9 درس مناجات رومی ۱۲ ذوقعده سالیاه مطابق ۵ مئی ۱۹۹۳ه 244

درس مناجات رومی ۱۳ ذوقعده ساساه مطابق ۲ مئی ساوواه **F**44 درس مناجات رومی ۱۲۴ ذوقعده

200

سالیماه مطابق ۸ مئی ۱۹۹۳ء درس مناجات رومی ۱۶ ذوقعده 290 ساساه مطابق و منی ساوواه درس مناجات روی ۱۷ ذوقعده

r.A سالیماه مطابق ۱۰ مئی ساوواه درس مناجات رومی ۱۸ ذوقعده سالهماه مطابق اامئي يطاواء درس مناجات رومی ۱۹ زوقعده MIA





## عرض مرتب

الحمد لله و کفی و سلام علی عباده الذین اصطفای مات سو سال پہلے حفرت شمس الدین تبریزی کے سینہ کی آگ جو حفرت جلال الدین رومی کے سینہ میں منتقل ہوئی اور آتش فشال بن کر مثنوی کی صورت میں زبان رومی سے برآمہ ہوئی اس کی شرح سات سو برس بعد اس زبان مبارک سے ہوئی جس کو عصر حاضر کے بڑے بڑے علاء فتی کہ ایران کے صاحب زبان اہل حق علاء نے بھی رومی فائی کا لقب دیا ہے اور جن کی آتش درد اور آو دل عصر حاضر کے شمس تبریزی حضرت شاہ عبدالغی صاحب کی چولپوری رحمۃ الله علیہ کی روشن کردہ و پروردہ ہے جیسا کہ شارح مشنوی حضرت مرشدی دامت برکاتہم نے خود فرمایا ہے کہ سے مشنوی حضرت مرشدی دامت برکاتہم نے خود فرمایا ہے کہ سے مشنوی حضرت مرشدی دامت برکاتہم نے خود فرمایا ہے کہ سے

آه من پروردهٔ آه شا درد من پروردهٔ درد شا

قوجمہ : اے شاہ عبدالغنی میری آہ آپ کی آموں کی تربیت یافتہ اور میرا درد آپ کے درد کا پروردہ ہے۔ پیش نظر کتاب فُغانِ رومی مولانا جلال الدین رومی کے مناجاتیہ اشعار کی درد مجری شرح ہے جو مرشدی و مولائی عارف باللہ حضرت اقدس مولانا شاہ محمہ اختر صاحب دامت برکاتہم نے فرمائی ہے۔ یہ خالی لفظی شرح نہیں ہے بلکہ حضرت والا کی وہ آتش درد دل ہے جس میں اللہ تعالی نے حضرت والا کو خاص فرمایا اور جو اُمت میں خال خال ہی کو عطا ہوئی بلکہ بلا مبالغہ کہنا ہوں کہ اس درد دل میں اللہ تعالی نے حضرت والا کو منفرد فرمایا۔ یہی وجہ ہے درد دل میں اللہ تعالی نے حضرت والا کو منفرد فرمایا۔ یہی وجہ ہے کہ مناجات رومی کی ایسی شرح آج تک نظر سے نہیں گذری اور شاید ہی کسی زبان میں موجود ہو کیونکہ جب ایسے قلوب ہی نایاب شاید ہی کسی زبان میں موجود ہو کیونکہ جب ایسے قلوب ہی نایاب میں تو زبان کہاں سے آئے گی المحمد للله الذی ہنعمته تتم الصالحات.

سن کے دو شعر کیا خوب ہیں جو حضرت والا کے مقام عشق اور درد محبت کی انفرادی شان کے ترجمان ہیں

ڈھونڈوگے اگر ملکوں ملکوں ملنے کے نہیں نایاب ہیں ہم تعبیر ہے جس کی حسرت و غم اے ہم نفودہ خواب ہیں ہم میں جبرت و حسرت کا مارا خاموش کھڑا ہوں ساحل پر دریائے محبت کہنا ہے آ کچھ بھی نہیں پایاب ہیں ہم

راقم الحروف عرض رسا ہے کہ الحمد لله تعالی حضرت والا سر اپا محبت بیں ، عشق کا سمندر بیں ، نہ جانے کتنے دریائے محبت حضرت اقد س کے سینۂ مبارک میں موجزن بیں لیکن ہم جیسے کور باطن اس کا کیا الران دول 🕶 👐 🗱 📆 🕹 🗱 الران دول العلم الران دول العلم العلم الران دول العلم ال

ادراک کر سکتے ہیں۔ در حقیقت حضرت والا دامت برکاتبم مولانا روی کے اس شعر کے مصداق میں

> بر کے از نظن خود شد یار من و اندرون من نه جست اسرار من

متوجمه : ہر شخص اپنے گمان کے مطابق میرا دوست بنا ہوا ہے لیکن میرے دل کے راز محبت سے کوئی واقف نہیں۔ اللہ تعالیٰ ہم کو وہ نظر عطا فرمائے جو حضرت والا کو پہچان سکے

> زے صدقہ میں اے چٹم بصیرت ہو عطا آہ عشرت نے بھی اب تک تجھے پیچانا نہیں

الله تعالی ہم سب کو حضرت والا کی صحیح معنوں میں قدر کی توفیق عطا فرمائے اور صحیح معنوں میں استفادہ کی توفیق دے اور حضرت کا سایۂ عاطفت ایک سو جیں سال تک مع صحت و عافیت و دین کی عظیم الثان و بے مثال خدمت اور شرف تبولیت کے ہمارے سروں پر قائم رکھے آمین ثم آمین۔

اس کتاب کے مطالعہ سے ان شاء اللہ تعالی صرف دعا ماتھنے کا طریقہ ہی نہیں آئے گا بھی لگ مطریقہ ہی نہیں آئے گا جائے گا جائے گا۔

مناجات رومی کے اس درس کا اکثر حصہ المالے صطابق اووا ،

فغان دوى 🛹 🗫 💎 🐪 نوان دوى

میں ری یونین سے تشریف لانے والے حضرت والا سے مسلک بعض علاء اور دیگر حضرات کی درخواست پر دیا گیا۔ بیہ حضرات تقریباً آٹھ ماہ تک خانقاہ میں مقیم رہے اس کئے و قتاً فو قتاً درس ہو تا رہا۔ اس کے بعد بقیہ حصہ ساسماھ مطابق سامواء میں مکمل ہوا جب یہ حضرات ری یونین سے دوبارہ تشریف لائے اور اب ۲۳ساھ مطابق ودوعء میں الحمد لله تعالی اس کی اشاعت ہور ہی ہے۔ حضرت والا کے بعض مضامین جدیدہ و علوم نافعہ اور اشعار وغیرہ مضمون کی مناسبت کی وجہ ہے بعض مقامات پر شامل کردئے گئے ہیں جو دوران درس بیان نه ہوئے تھے۔ بعض جگه تو اس کی نشان دہی کردی گئی کہ یہ مضمون بعد کا ہے لیکن بعض مقامات پر اس کا اظہار نہیں کیا جارکا کیونکہ مقصود نفع رسانی ہے نہ کہ تاریخی ریکارڈ کی در تھی۔ الحمد لله آج مورخه ۲۵ ربيع الثاني اسماه مطابق ۲۸ جولائي ودور مروز جمعہ فغان رومی کی کمیوزنگ مکمل ہوئی اور طباعت کے کئے دی جارہی ہے۔ اللہ تعالی قبول فرمائیں اور قیامت تک اُمت مسلمہ کے لئے نافع بنائیں آمین۔

جامع و مرتب کے از خدام عارف باللہ حفرت اقدس مولانا شاہ محمد اختر صاحب دام ظلالھم علیناو علیٰ سانو المسلمین خانقاہ امدادیہ اشرفیہ گلشن اقبال ۲ کراچی





# فغانِ رومی

## <u>درس مناچات روسی</u>

۲۳ رجب المرجب المبياه مطابق ۱۱ فروری <u>۱۹۹۱</u>ء بروز دوشنبه بعد نماز عشا بمقام خانقاه المداديه اشر فيه گلشن اقبال۲ کراچی

> اے خدائے با عطا و با وفا رحم کن بر عمر رفتہ بر جفا

ار دیشان فیر داویا کی مولانا روی اللہ تعالیٰ سے عرض کرتے ہیں کہ اے اللہ آپ باعظا بھی ہیں اور باوفا بھی ہیں۔ اب سوال ہوتا ہے کہ عطا کو وفا سے کیا نسبت ہے؟ تو جواب بیہ ہم عطا و معبت ہے۔ حق تعالیٰ کے جو بے پایاں عطا و انعامات ہیں ان کا سبب اللہ تعالیٰ کی اپنے بندول کے ماتھ محبت ہے اور دنیا کے جنے باعظا لوگ ہیں کسی مرصلہ پر وہ وفا سے مجبور ہو اور عطا سے معذور ہوجاتے ہیں مثلاً کسی کا گہرا دوست مقروض اور عطا سے معذور ہوجاتے ہیں مثلاً کسی کا گہرا دوست مقروض

ہوگیا اور وہ چاہتا ہے کہ اپنے دوست کی مدد کرے لیکن اس کے پاس اتنا پیبہ نہیں کہ اس کا قرض ادا کرسکے یا دوست کی دشمن پٹائی کررہے ہیں اور بید دوست کی مدد کو آیا لیکن چار دشمنوں نے اس بھی کیڑ لیا۔ بید شخص با وفا ہونے کے باوجود با عطا ہونے پر قادر نہیں، وفا سے مجبور اور عطا سے معذور ہوگیا لیکن اے اللہ صرف نہیں، وفا سے مجبور اور عطا سے معذور ہوگیا لیکن اے اللہ صرف آپ کی ذات ہے کہ کوئی چیز آپ کی عطا میں مانع نہیں ہو کئی کوئکہ آپ عزیز ہیں، زبردست طاقت والے ہیں، اور عزیز کے معنی ہیں القادر علیٰ کل شئی و لا یُعجزهٔ شیءٌ فی استعمال قدرته لین جو ہر چیز پر قادر ہو اور اپنی قدرت کے استعال میں کوئی چیز اس کو عاجز نہ کر سکے۔ ای لئے حضور صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا کہ اس کو عاجز نہ کر سکے۔ ای لئے حضور صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا کہ

## ٱللَّهُمَّ لَا مَانِعَ لِـمَا ٱغْطَيْتَ وَ لَا مُغْطِيَ لِمَا مَنَعْتَ

یہ لا نفی جنس کا ہے کہ اے اللہ جنس کی کوئی نوع کینی کوئی بھی چیز ایسی نہیں ہے کہ آپ عطا فرمانا چاہیں اور وہ اس میں مانع ہوجائے اور جس کو آپ اپنی عطا سے محروم کریں تو کوئی عطا کرنے والا اس کو عطا نہیں کر سکتا ۔جب حضرت یونس علیہ السلام کو مجھلی نے نگل لیا تو وہ تمین اند جیروں میں تھے ، رات کا اند جیرا ، مجھلی کے پیٹ کا اند جیرا اور و ھو تحظیم وہ گھٹ رہے تھے۔ اند جیرا اور دریا کی تہہ کا اند جیرا اور و ھو تحظیم وہ گھٹ رہے تھے۔ وہاں کون تھا جو آپ کے پیشر کو اس امتحان سے نجات دیتا لیکن



آپ کی عطا میں کوئی چیز مانع نہ ہوئی اور دریا کی تہہ میں آپ نے عگر بیزوں سے بردھوا دیا:

#### لا الله الَّا انت سبحانك انِّي كنت من الظالمين

اور اشارہ دے دیا کہ میہ پڑھ لو تو نجات پاجاؤگے۔ اور مسبحانك میں میے علم پوشیدہ ہے کہ اس وقت بھی جب کہ محجعلی نے نگل لیا ہے آپ اس وقت بھی باک میں ہیں ، میں آپ ظالم نہیں ہیں ، میں ہی ظالم ہوں تو آپ ایسے باعظا ہیں اور با وفا کیسے کہ اپنے پیاروں اور وفاداروں کی سات پشت بلکہ دس پشت تک رحمت نازل فرماتے ہیں :

### وَ أَمَّا الْحِدَارُ فَكَانَ لِغُلْمَيْنِ يَتِيْمَيْنِ فِي الْمَدِيْنَةِ وَكَانَ تَـحْتَهُ كَنُـزٌ لَّهُمَا

اور وہ دیوار جس کے بینچے دو بیٹیم بچوں کا خزانہ دفن تھا گررہی تھی آپ نے حضرت خضر علیہ السلام سے اس کو بنوا دیا تاکہ ظالم بادشاہ اس خزانہ کو نہ چھین سکے اور اس عطا اور کرم کی وجہ آپ نے قرآن پاک میں بیان فرمائی و کائ آبو ہما صالحاً کہ ان دونوں بچوں کا باپ ہمارا وفادار اور پیارا تھا اور سے باپ کون تھا ؟ روایت میں ہے کہ کان الاب المعاشو سے میں ہے کہ کان الاب المعاشو سے میں ہے کہ حکان الاب المعاشو سے ساتواں باپ تھا اور ایک روایت میں ہے کہ دسوال باپ تھا۔ آہ!

آپ کیسے باوفا ہیں کہ جو آپ کا ہوجاتا ہے آپ اس کی دس پشت

تک رحمت نازل فرماتے ہیں۔ دنیا میں بھی ہمارے ساتھ ہیں ، قبر
میں بھی ہمارے ساتھ ہوں گے میدان محشر میں بھی اور پل صراط

پر بھی اللہ ہی ساتھ دے گا ہمارا مالک دونوں جہان کا مالک ہے اور
دونوں جہان میں صرف وہی باوفا ہے۔

اور دنیا کے باعظا بادشاہ اگر مجر موں کو معاف بھی کرتے ہیں توعدالت عالیہ میں اس کا سابقہ ریکارڈ محفوظ رکھتے ہیں تاکہ اگر آئندہ کبھی وہ پھر بے وفائی کرے تو اس کا سابقہ ریکارڈ فرد جرم عائد کرنے میں جوت فراہم کرے لیکن اے اللہ آپ ایسے باعظا ہیں کہ جس کو معاف کرتے ہیں اس کا سارا ریکارڈ ضائع کردیتے ہیں تاکہ میرا بندہ قیامت کے دن رسوا نہ ہو ۔ حضور صلی اللہ علیہ وسلم فرماتے ہیں:

اذا تاب العبد انسى الله الحفظة ذنوبه و انسى ذلك جوارحه و معالمه من الارض حتى يلقى الله و ليس عليه شاهد من الله بذنب

جب بندہ توبہ کرتا ہے تو اللہ تعالیٰ کراماً کا تبین سے اس کے گناہوں کو بھلا دیتے ہیں اور اس کے جوارح یعنی اعضاء جسم جو اس کے خلاف گوائی دیتے ان کو بھی بھلادیتے ہیں اور جس زمین پر اس نے خلاف گوائی دیتے ان کو بھی اس کے خلاف گواہ ہوتی) اس زمین سے گناہ کیا تھا ( اور وہ زمین اس کے خلاف گواہ ہوتی) اس زمین سے

بھی اس کے گناہوں کے نشانات کو مٹا دیتے ہیں یہاں تک کہ قیامت کے دن وہ اللہ سے اس حال میں ملے گا کہ اس کے گناہوں یر کوئی شہادت دینے والا نہ ہوگا۔

مولانا رومی فرماتے ہیں کہ اے اللہ آپ تو ایسے باعطا اور باوفا ہیں اور ہم اتنے ہی بے وفا اور پُر جفا ہیں \_

> مجھ سے طغیانی و فسق و سر کشی تجھ سے بندہ پروری ہوتی رہی

لہٰذا اے اللہ ہماری جفاؤں پر اور ہمارے گناہوں پر نظر نہ فرمائے کہ آپ کریم ہیں ، آپ ہماری اس عمر پر جو گناہوں میں گذر گئی رحم فرما دیجئے۔

> دادۂ عمرے کہ ہر روزے ازال کس نداند قیمت آں درجہاں

مولانا رومی اللہ تعالیٰ سے عرض کرتے ہیں کہ اے خدا آپ
نے ہمیں ایسی زندگ بخشی ہے جس کے ایک روز کی قیمت دنیا میں
کوئی نہیں جانتا کہ یہ زندگی کتنی فیمتی ہے۔ اس کی ایک سانس میں
انسان کافر سے مومن ، فاسق سے ولی ، جہنمی سے جنتی بن سکتا ہے
اور اگر اس کی قیمت نہ پہچانی اور زندگی کو ضائع کردیا تو موت کے

وقت حسرت ہوگی کہ آہ جس سائس میں ہم اللہ کو راضی کرکے دائی جنت حاصل کر سکتے تھے اس کو ہم نے دنیا کی عارضی لذتوں میں ضائع کردیا اور موت کے وقت وہ مہلت ختم ہوگئ و لئے اللہ نفسا إذا جَآءً أَجَلَهَا

اور الله کسی شخص کو ہر گر مہلت نہیں دیتا جب کہ اس کی میعاد عمر ختم ہونے پر آجاتی ہے۔ اس وقت اس زندگی کی ایک سانس کی قیمت معلوم ہوگی کہ اگر بادشاہ اپنی ساری سلطنت حضرت عزرائیل علیہ السلام کے قدموں میں ڈال دے کہ مجھے ایک لمحہ کی مہلت دے دو تاکہ میں توبہ کرکے اللہ کو راضی کرلوں تو مہلت نہ ملے گی۔ یہ ایس قیمتی زندگی ہے۔ پس اے اللہ ہمیں توفیق دے دیجے کہ ہم آپ کو یاد کرکے اور آپ کو راضی کرکے اور مہلت حیات ہے ہورا یورا یورا فاکدہ الحاکم رابری کامیابی حاصل کرلیں۔ ا

خرج کردم عمر خود را دمبدم در دمیدم جمله را در زیر و بم

اے خدا الیی فیمتی زندگی کو میں نے زیر و بم یعنی لہو و لعب میں پھونک ڈالا۔ نفان دول ۱۱ که ۱۱ که دول

# درس مناجات رومی

۲۵ رجب الرجب <u>التلا</u>ه مطابق ۱۲ فرور<u>ی اووا</u>، بروز منگل بعد نماز عشا بمقام خانقاه امدادیه اشرفیه گلشن اقبال۲ کراچی

اے خدا فریاد ازیں فریاد خواہ داد خواہم نے زکس زیں داد خواہ

ار فقاہ فر صابیا گئ یہاں فریاد سے پہلے بتنوید محذوف ہے یعنی اے خدا اس محف کی فریاد کو سُن کیجے جو اس وقت فریاد کر ہا ہے۔ میں کسی سے انساف نہیں چاہتا گر اس ذات سے جو انساف نہیں جاہتا گر اس ذات سے جو انساف عطا فرمانے والی ہے یعنی اس داد خوابی کرنے والے اپنے نفس بی کے ظلم کی آپ سے دادخوابی کرتا ہوں اور آپ سے انساف چاہتا ہوں۔

اور دوسرے معنی میہ بھی ہیں کہ میں بخشش چاہتا ہوں اس ذات سے جس کو بخشش کرنا محبوب ہے۔

مولانا کی مراد یہ ہے کہ اے فریادیوں کی فریاد سننے والے آپ سے فریاد ہے کہ آپ ہے فریاد ہے کہ آپ ہے فریاد ہے کہ آپ نے قریاد ہے کہ آپ نے آیت فالھمھا فجودھا و تقواها نازل فرماکر جمیں دو قتم کا اختیار دیا ہے ، تقویٰ کا بھی اور فسق و فجور کا بھی جس سے ہم بہت بڑی آزمائش میں ہیں۔ فرشتے تو مجبور اطاعت ہیں ،وہ

فغان ردی کیسک (از کامنا جائے روی

گناہ کر ہی نہیں سکتے لیکن ہمارے اختیار کے درخت میں دو شاخیں ہیں۔ایک شاخ اطاعت کی ہے اور دوسری شاخ نافرمانی کی ہے کہ اگر چاہو تو تقویٰ کا اور اللہ تعالیٰ کی رضا کا میٹھا کچل حاصل کرلو اور اگر چاہو تو گناہ کرکے اللہ کے غضب کا کڑوا کچل لے لو یعنی ہمیں اختیار ہے کہ چاہو تو اللہ کے فرماں بردار بن کر ولی اللہ اور رشک بایزید بن جاؤ اور چاہو تو نافرمانی کرکے ننگ ابلیس اور ننگ بزید بن جاؤ۔

اے خدا فریاد ہے کہ افتیار خیر و شرکی کشکش سے ہم سخت آزمائش میں ہیں کیونکہ ہمارا نفس بہت نالائق ہے جس ہے ہمیں سخت خطرہ ہے کہ آپ کے دئے ہوئے افتیار کو غلط استعال کرجائے گا یعنی اطاعت و فرماں برداری کی شاخ پر بیٹھنے کے بجائے فتی و نافرمانی کی شاخ پر بیٹھنے کے بجائے فتی و نافرمانی کی شاخ پر بیٹھ جائے گا کیونکہ اس کی فطرت آپ نے بیان فرمادی کہ امارہ ہالسوء ہے لہذا اندیشہ ہے کہ نیکی اور بدی کے افتیار میں اپنی فطرت کے سبب سے بدی کو ہی افتیار کرے گا لہذا اندیشہ اپنی مالم نفس کے خلاف آپ کی عدالت عالیہ میں فریاد داخل این اس خالم نفس کے خلاف آپ کی عدالت عالیہ میں فریاد داخل کررہا ہوں کہ اس نفس کے خلاف آپ کی عدالت عالیہ میں فریاد داخل کررہا ہوں کہ اس نفس کے خلاف آپ کی عدالت عالیہ میں فریاد داخل کے افتیار سے مجھے کو خرید لیجئے اور اپنے خاص کرم اور خاص توفیق کے افتیار سے مجھے نیک کاموں پر مضطر کرد ہیجئے۔

دراصل مولانا کا بیہ شعر مشکوۃ نبوت سے مستنیر ہے اور اس

حدیث پاک کی شرح ہے

يَاحَيُّ يَا قَيُّوْمُ بِرَحْمَتِكَ اَسْتَغِيْتُ اَصْلِحْ لِيٰ شَانِي كُلَّهُ وَ لَا تَكِلْنِيْ اِلَى نَفْسِيْ طَرْفَةَ عَيْنِ

جب و حمن ستاتا ہے تو مظلوم سر کار کی عدالت عالیہ میں استغاثہ دائر کرتا ہے اور وہ مدعی کہلاتا ہے اور جس کے خلاف استغاثہ دائر ہوتا ہے اس کو مدعا علیہ کہتے ہیں اور فریاد کے مضمون کو استغاثہ کہتے ہیں۔

اس دعا میں حضور صلی اللہ علیہ وسلم نے اپنی اُمت کو سکھادیا کہ جب تمہیں کوئی ستائے خواہ وہ تمہارا داخلی دعمٰن نفس ہو یا خارجی دعمٰن شیطان یا انسان ہو تو تم حی و قیوم کی سرکار عالیہ میں اپنا استغاثہ و فریاد داخل کردو کیونکہ یہ وہ سرکار عالیہ ہم کی کا نئات میں کوئی مثال نہیں ، حق تعالیٰ کی ذات حی ہے ای اَزَلاَ اَبَداً وَ حَیاةً کُلُ شَیٰءِ بِهِ مُوَّبَداً یعنی اللہ ہمیشہ سے زندہ ہے اور ہمیشہ زندہ رہ کا اور اسی سے ہر شے کی حیات قائم ہے اور اللہ قیوم بھی ہے یعنی گا اور اسی سے ہر شے کی حیات قائم ہے اور اللہ قیوم بھی ہے یعنی قائم ہذاتیہ وَ یُقُوِّمُ غَیْرَهُ بِقُدْرَتِهِ الْقَاهِرَةِ یعنی جو اپنی ذات سے قائم میں معنی ہو اپنی ذات سے قائم میں جو اپنی دو سے اور دوسروں کو اپنی صفت قیومیت سے سنجالے ہوئے ہوئے ہے۔ یہ معنی ہیں حی و قیوم کے م

اور جس عدالت میں میہ استفاقہ دائر کیا جارہا ہے وہ حق تعالیٰ کی رحمت کی عدالت ہے ہو حمتك استغیث ۔ حضور صلی اللہ علیہ وسلم

بارگاہ کبریا میں عرض کرتے ہیں کہ اے اللہ میں آپ کی رحمت کی عدالت میں اپنی فریاد داخل کرتا ہوں۔

اور مضمون استغاثہ ہے اصلح لی شانی کله ولا تکلنی الی نفسی طرفۃ عین جس میں فریاد کا ایک شبت اور ایک مفی مضمون ہے بعنی اللہ تعالی سے ہر حالت کی اصلاح کی شبت فریاد ہے اور نفس کے حوالہ نہ کرنے کی مفی فریاد ہے اور دنیوی عدالتوں میں جب مظلوم فریاد کرتا ہے تو مضمون استغاثہ طویل ہوجاتا ہے اور پھر بھی کثرت الفاظ میں مفہوم تلیل ہوتا ہے لیکن کلام نبوت کا اعجاز ہے کہ دو مختر جملوں میں آپ علی ہے نے دونوں جہان کی حاجتیں پیش فرمادیں کیونکہ آپ جوامع الکلم بعنی کلمات جامعہ سے نوازے گئے تھے ۔ جوامع الکلم کے معنی ہیں کہ تلیل الفاظ میں کشر معانی نبال ہوتے ہیں۔

فریاد کا شبت مضمون اصلح لمی شانی کله ہے یعنی میری ہر حالت کو درست فرماد بیخ خواہ وہ حالت دنیا کی ہو یا آخرت کی ۔ حالت کو کئی دشمن ستارہا ہے تو اس کی ایذا رسانیوں سے نجات دے دیجئے ، کوئی جسمانی خطرناک مرض پیدا ہورہا ہے تو اس کو شفاء عطا فرماد بیجئے۔ اس طرح آخرت کے کاموں میں غفلت ہورہی ہو ، نماز روزہ میں سستی ہورہی ہو تو اس کو دور فرماد بیجئے ، کسی گناہ کی عادت ہو تو اس کے دور قرماد بیجئے ، کسی گناہ کی عادت ہو تو اس کے دور قرماد بیجئے ، کسی گناہ کی عادت ہو تو اس سے تو بہ کی توفیق دیجئے اور تقویٰ کی دولت عطا فرما دیجئے

يعني جسماني صحت تجفي عطا فرمايئ اور روحاني صحت تجفي عطا فرمايئة اور مگڑی کو بنا دیجئے اور اینے نام کی لذت اور عبادت کی مٹھاس اور ایمان کی حلاوت نصیب فرما دیجئے اور مُحَلَّهُ تاکید ہے تعنی ہاری کوئی حالت اليي نه رہنے يائے جس پر آپ اين نگاہ كرم نه واليس اور ہاری گری کو نہ بنادیں۔ بس دنیا کی ہر حالت کی در تنظی کی اور آ خرت کی ہر حالت کی ور تھی کی فریاد اصلح لی شانی کلہ کے اس مختصر سے جملہ میں ہے۔ کلام نبوت کی جامعیت کا یہ اعجاز ہے۔ اور استغاثہ کا منفی مضمون و لا تکلنی الی نفسی طرفہ عین ہے اور جس کے خلاف میہ استغاثہ دائر کیا جارہا ہے وہ مدعا علیہ کون ہے؟ یعنی وہ کون وسمن ہے جس کے خلاف رحمت الہید کی عدالت میں سے فریاد واخل کی جار بی ہے؟ وہ نفس ہے جس کا ذکر استغاث میں سرور عالم صلی اللہ علیہ وسلم فرمارہ ہیں کہ سب سے بڑا و عمن میر الفس ہے اور یہ اتنا بڑا دستمن ہے کہ ملک جھکنے میں وار کرکے آدمی کو تباہ كرسكتا ہے ۔ ديکھئے كتنا ہى برا وسمن ہو ، حملہ كے لئے پہلے كچھ اسلحہ سنھالے گا ، کچھ خود سنجلے گا، وار کے لئے کچھ نشانہ لگائے گا ، بلک جھکتے ہی وار نہیں کر سکتا۔ لیکن یہ صرف نفس دسمن ہے جو ملک جھیلنے میں انسان کو ہلاک کرسکتا ہے ، بلک حجیلی اور قصداً کفر کا عقیده دل میں ڈال دیا اور اسی وقت کافر بنادیا یا یک جھیکنے میں کسی گناہ کا ارادہ دل میں ڈال دیا اور گناہ میں مبتلا کرکے فاحق بنادیا۔ ای

فلان رئى ٭ 💸 (الم كالمال دى الله

کئے سرور عالم صلی اللہ علیہ وسلم أمت کو سکھارہ ہیں کہ اے اللہ پلک جھیکنے بجر کو مجھے میرے نفس دشمن کے حوالے نہ سیجئے کیونکہ میرا سب سے بڑا دشمن میرا نفس ہے۔ حضور صلی اللہ علیہ وسلم فرماتے ہیں کہ

### إِنَّ أَعْدًا عَدُولًا فِي جَنْبَيْكَ

تیرا سب سے بڑا دخمن تیرے پہلو میں ہے اور اس سے مراد نفس ہے جو پہلو میں چھپا بیٹیا ہے اور گھر کا دخمن باہر کے دخمن سے زیادہ خطرناک ہوتا ہے۔ شیطان تو باہر کا دخمن ہے ، وہ تو ایک بار وسوسہ ذال کر چلا جاتا ہے کیونکہ اس کے پاس اتنا وقت نہیں ہے کہ ایک ہی آدمی کے پیچھے لگا رہے لیکن نفس تو ہر وقت پہلو میں ہے لہذا بار بار گناہ کا تقاضا کرتا ہے۔ حضرت حکیم الامت فرماتے ہیں کہ شیطانی وسوسہ اور نفسانی وسوسہ میں یہی فرق ہے کہ اگر ایک بار گناہ کا تقاضا ہوا تو یہ شیطان کی طرف سے ہے اور جب بار بار گناہ کا تقاضا ہو تو ہوشیار ہوجاؤ کہ یہ نفس کی طرف سے ہے۔ اللہ تعالی نفس کی حقیقت بتادی کہ

### إِنَّ النَّفْسَ لَأَمَّارَةٌ بِالسُّوْءِ

یعن کثیر الامو بالسوء ہے، بہت زیادہ بُرائی پر اکسانے والا ہے البذا نفس کے شرسے کون نج سکتا ہے ؟ اِلّا مَا رَحِمَ رَبّیٰ جس پر حق تعالیٰ کی رحمت کا سامیہ ہو۔ علامہ آلوی فرماتے ہیں کہ میہ ما ظرفیہ زمانیہ مصدر میہ ہے جس کا ترجمہ ہوگا ای فیی وقت رحمہ رہی کہ جس وقت میرے رب کی رحمت کا سامیہ ہوگا تب نفس کچھ نہیں بگاڑ سکتا۔

پس ای حدیث یاک کی روشنی میں مولانا رومی اللہ تعالیٰ ہے فریاد کررہے ہیں کہ اے فریادیوں کے فریاد رس میری فریاد کو سن کیجئے کہ میں اینے نفس کی بیداد کی آپ ہی سے داد رسی حابتا ہوں کہ مجھے میرے اس نفس امارہ کے افتیار کے حوالہ نہ کیجئے ورنہ رپہ نفس مجھ کو ہدی کی راہ پر لے جائے گا لہٰذا نفس کے ہاتھوں سے مجھے خرید کر اپنی رحمت کے سائے میں رکھئے۔ اگر آپ کی رحمت کا سابیہ اس نفس پر پڑگیا تو یہ کر مس بھی پھر باز شاہی اور باز سلطانی کا کردار ادا کر سکتا ہے اور آپ کی بارگاہ میں تجدہ ریز و اشکبار ہو سکتا ہے ، اور میرے قلب و جال آپ سے اس درجہ چیک سکتے ہیں کہ ساری کا مُنات مجھے آپ سے ایک بال کے برابر جدا نہیں کر علی للذا آپ ہمیشہ اور ہر لمحہ مجھے اپنی رحمت کے سائے میں رکھئے، ایک لمحہ کے لئے مجھ کو میرے نفس کے سرد نہ کیجئے ورنہ خوف ہے کہ یہ راہِ طاعت و سعادت کو حچھوڑ کر راہِ شقاوت اختیار کرلے کیونکہ معصیت شقاوت کی راہ ہے اور ترک معصیت نزول رحمت کی دلیل ہے۔ ای لئے ہمیں حدیث پاک میں سے دعا بھی سکھائی گئ کہ:

ٱللَّهُمَّ ارْحَمْنِي بِتَرْكِ الْمَعَاصِي وَ لَا تُشْقِيل بِمَعْصِيَتِكَ

اے اللہ ہم پر وہ رحمت نازل فرمادے جس سے ہمیں گناہ چھوڑنے کی توفیق ہو اور اپنی نافرمانی سے ہمیں شقی اور بدبخت نہ ہونے دیجئے وَلَا تَكِلْنِیٰ إِلَیٰ نَفْسِیٰ طَرْفَةَ عَیْنِ اور ہمیں ایک بل کے لئے ہمارے نفس کے حوالہ نہ کیجئے۔ اس شعر میں مولانا رومی یہی فریاد کررہ بیں جس کی تعلیم نہ کورہ حدیث پاک میں دی گئی ہے۔

> داد خود چومن ندادم درجهال عمر شد هفتاد سال از من جهال

میں نے دنیا میں خود اپنے ساتھ انصاف نہیں کیا یعنی گناہ کرلئے اور اپنے اوپر ظلم کیا یہاں تک کہ عمر کے ستر سال گذر گئے اور میں تن پروری و تن پرتی میں مشغول رہا۔ جسم کا جو گھوڑا مجھے اس لئے دیا گیا تھا کہ اس کے ذریعہ میں آخرت کا سفر طے کروں یعنی اپنی اپنیا کہ اس کے ذریعہ میں آخرت کی کامیابی حاصل یعنی اپنی ایس اس کی آرائش کرے آخرت کی کامیابی حاصل کروں لیکن میں جسم کی سواری کو مقصود سمجھ جیٹھا اور اس کی آرائش و زیب و زینت میں مشغول ہو کر سفر سے غافل ہو گیا حالانکہ یہ سواری مقصود نہ تھی ذریعہ مقصود تھی ، منزل مقصود رضا، حق اور فلاح آخرت تھی لیکن آہ میں نے ظلم کیا کہ اپنے مقصود سے غافل ہو گیا اور آخرت کا سفر طے کرنے کے بجائے اس جسم کو حرام ہو گیا اور آخرت کا سفر طے کرنے کے بجائے اس جسم کو حرام ہو گیا اور آخرت کا سفر طے کرنے کے بجائے اس جسم کو حرام

لذتیں دیتا رہا یہاں تک کہ اب میں عمر کے آخری حصد میں پہنچ گیا اب سوائے رہنا ظلمنا انفسنا کے کوئی چارہ نہیں۔ پس آپ میری نالا نقیوں کو معاف فرماد یجئے اور توبہ سے میرے ماضی کو معاف اور حال کو اصلاح اعمال سے درست اور مستقبل کو عزم علی التویٰ سے روشن فرماد یجئے۔

## داد خود از کس نیابم جز مگر زانگهست از من بمن نزدیک تر

میں کسی سے بخشش و رحم و انصاف نہیں پاسکتا متی کہ اپنے نفس اور اپنی جان سے بھی نہیں پاسکتا بلکہ صرف اس ذات سے پاسکتا ہوں جو میری روح اور نفس سے بھی زیادہ مجھ سے قریب ہے یعنی اس اللہ بخشش و انصاف میں صرف آپ سے پاسکتا ہوں کیونکہ آپ نے قرآن یاک میں فرمایا ہے کہ

#### نحن اقرب اليه من حبل الوريد

ہم انسان کے اس قدر قریب ہیں کہ اس کی رگ جان سے بھی زیادہ۔

احقر جامع عرض کرتا ہے کہ احقر کا ایک قطعہ اس مقام کے مناسب ہے اس لئے نقل کرتا ہوں اییا محبوب کوئی دکھلائے ہو جو ہر دم دل حزیں کا صبیب جو ہو موجود دل کی دھڑکن میں رگ جاں ہے بھی ہو زیادہ قریب

پس جب میرا نفس اور میری روح آپ کے مقابلہ میں مجھ سے دور بیں اور آپ میرے نفس و روح سے بھی نزدیک تر بیں لہٰذا آپ بی بخشش و عطا کے اہل بیں اس لئے میں آپ بی سے فریاد ری و داد خوابی کروں گا فانت المستعان و علیك البلاغ و لا حول ولا قوۃ الا باللہ کیونکہ آپ بی اس قابل بیں جس سے مدد طلب کی جائے اور بماری مدد کو پنچنا آپ پر اصاناً و تفصلا واجب ہے اور بم میں گناہوں سے بیخ کی طاقت نہیں ہے گر آپ کی حفاظت سے اور نمیں گناہوں کے نیج کی طاقت نہیں ہے گر آپ کی حفاظت سے اور نمیں کی وقت نہیں ہے گر آپ کی حفاظت سے اور نمیوں کی قوت نہیں ہے گر آپ کی مدد سے۔

ایں چہ غُل است اے خدا بر گردنم ورنہ غُل باشد کہ گوید من منم

اے خدا یہ کیما طوق ہے جو مثل قیدیوں کے میری گردن میں پڑا ہوا ہے۔ دراصل یہ عجب و کبر کا طوق ہے اور اس کی دلیل یہ ہے کہ اگر میہ طوق میری گردن میں نہ ہوتا یعنی عجب و کبر میں ابتلاء نہ ہوتا تو کون کبتا کہ میں میں ہوں۔ یہ میں میں کرنا دلیل ہے کہ یہ

تخص عجب وكبر ميں گرفتار ہے۔ عجب نام ہے خود بني و خود ستائى كا يعنى اپنے كو اچھا سمجھنا اور اپنى كسى خوبى اور صفت مثلاً اپنے علم و عمل يا حسن و جمال يا دولت و مال وغيرہ كو اپنا ذاتى كمال سمجھنا ، عطاء حق نہ سمجھنا اور كبر بيہ ہے كہ اپنے كو اچھا بھى سمجھنا اور دوسروں كو حقير سمجھنا اور حق بات كو قبول نہ كرنا جيسا كہ حديث پاك ميں كبر حقير سمجھنا اور حق بات كو قبول نہ كرنا جيسا كہ حديث پاك ميں كبر كى علامت بيان فرمائى گئى كہ الْكِبْرُ بَطَرُ الْحَقِ وَ غَمْطُ النّاس اور عب و كبر دونوں حرام بيں اور الله كے قرب سے محروم كرنے والے بيں۔

مولانا فرماتے ہیں کہ عجب و کبر کا میہ طوق اتنا خبیث ہے جو افس کا قیدی بنا دیتا ہے اور الیا شخص اپنی ہی صفات پر نظر رکھتا ہے کہ میں الیا ہوں ، میں ولیا ہوں اور میہ احمق خبیں جانتا کہ میہ تمام خوبیاں اللہ کی طرف سے چند روز کے لئے امتحاناً مستعار عطا ہوئی ہیں جس وقت چاہ اللہ ان کو چھین سکتا ہے اور موت کے وقت تو یقیناً چھین کی جائیں گی۔ اس لئے معجب (عجب والا) اپنی ذات سے وابستہ اور حق تعالیٰ کی رحمت سے دوراُ فقادہ ہوتا ہے۔ کیم الامت مجددالملت مولانا اشرف علی صاحب تحانوی رحمۃ اللہ علیہ فرماتے ہیں کہ بندہ جس وقت اپنی نظر میں اچھا ہوتا ہے اللہ تعالیٰ کی نظر میں بُرا ہوتا ہے اللہ تعالیٰ کی نظر میں اجھا ہوتا ہے اللہ تعالیٰ کی نظر میں بُرا ہوتا ہے اللہ تعالیٰ کی نظر میں اجھا ہوتا ہے اور اینے کو اجھا میں اجھا ہوتا ہے اور اینے کو اجھا میں اجھا ہوتا ہے اور اینے کو اجھا

سیجھنے والا مستحق لعنت ہوتا ہے اور خود بنی کی ایک مثال میرے دل
کو اللہ تعالیٰ نے عطا فرمائی کہ جیسے کوئی عشق کا دعویٰ کرنے والا
محبوب کے سامنے ہو اور بجائے محبوب کو دیکھنے کے آئینہ میں اپنے
ہی غد و خال دکھے رہا ہو تو بتائے ایسے عاشق کو محبوب پند کرے گا؟
یا جوتے مار کر بھگا دے گا؟ ای طرح خود ستائی و خود بنی والا حق
تعالیٰ کی نظر میں سخت مبغوض ہوتا ہے اور اللہ تعالیٰ اس کو اپنے
قرب سے محروم فرمادیتے ہیں۔ یہی مضمون احقرنے اپنی فاری
مثنوی میں بیان کیا ہے جس کے دوشعر سے ہیں ۔

بچنیں عاشق که معثوقے بدید پیش آل معثوق روئے خود بدید پس چرا غیرت نیاید دلبرال بچنیں عشاق را چو خر برال

جیسے کوئی عاشق اپنے محبوب کے سامنے ہو لیکن محبوب کو دیکھنے کے بجائے آئینہ میں اپنے چہرہ کو دیکھنے رہا ہو تو کیا محبوب کو غیرت نہ آئے گی اور ایسے عاشق کو گدھے کی طرح ہائک کر اپنے پاس سے بھگانہ دے گا؟

اور كبر عجب سے اشد ہے كہ متكبر خود كو اچھا ہى نہيں سمجھتا دوسروں كو حقير بھى سمجھتا ہے اس لئے اللہ تعالیٰ اس كو گراديتے ہیں اور مخلوق کی نظر میں بھی ذلیل کردیتے ہیں۔ حضور صلی اللہ علیہ وسلم ارشاد فرماتے ہیں:

وَ مَنْ تَكَبَّرَ وَضَعَهُ اللَّهُ فَهُو َ فِي اَغْيُنِ النَّاسِ صَغِيْرٌ وَ فِيٰ نَفْسِهِ كَبِيْرٌ حَتَٰى لَهُوَ اَهْـوَنُ عَلَـيْهِمْ مِّنْ كَلْـبِ اَوْ خِنْزِيْرِ

جو اپنے کو بڑا سمجھتا ہے اس کو خدا گرادیتا ہے پس وہ لوگوں کی نگاہوں میں چھوٹا اور حقیر ہوتا ہے گر اپنے دل میں اپنے کو بڑا سمجھتا ہے بیہاں تک کہ لوگوں کے نزدیک وہ کتے اور سور سے بھی زیادہ ذلیل ہوجاتا ہے۔

مولانا کا مقصد اس شعر سے یہ ہے کہ اے اللہ عجب و کبر کا طوق ہماری گردن میں ہے اور ہم اس سے پاکی اور براء ت کا اعلان کیے کر کتے ہیں جبکہ اس کی علامات واضح طور پر ہمارے اندر موجود ہیں کہ ہم خود بنی و خودستائی میں مبتلا ہیں اپ آپ اس طوق کو ہماری گردن میں ہماری گردن میں ماری گردن میں فران کو مولانا دیجئے اور اپنی محبت کا طوق ہماری گردن میں فران دیجئے تاکہ ہم آپ کے نور میں غرق ہوجائیں جس کو مولانا فرماتے ہیں ہے

نور او در یمن و بسرو تحت و فوق بر سر و بر گردنم مانند طوق

آپ کا نور میرے دائیں بائیں اوپر نیچے ہو اور میرے سر اور

گردن میں مانند طوق آجائے تعنی آپ کے ذکر و طاعت کے نور میں ہم غرق ہوجائیں۔

مولانا کا بیہ شعر دراصل مقتبس ہے اس حدیث پاک سے جس میں حضور صلی اللہ علیہ وسلم نے دعا مانگی کہ:

اَللَهُمُّ الْجَعَلُ فِيْ قَلْبِيْ نُوْراً وَ فِيْ بَصَرِیْ نُوْراً وَ فِیْ بَصَرِیْ نُوراً وَ فِیْ سَمْعِیْ نُوراً وَعَنْ شِمَالِیْ نُوراً وَ حَلْفِی سَمْعِیْ نُوراً وَعَنْ شِمَالِیْ نُوراً وَ حَلْفِی نُوراً وَ مِنْ اَمَامِیْ نُوراً وَالْجَعَلْ لِیْ نُوراً وَ فِیْ شَعْرِیْ نُوراً وَ الْجَعَلْ فِیْ نَوْراً وَ فِیْ نَوراً وَ الْجَعَلْ فِیْ نَوْراً وَ الْجَعَلْ فِیْ نَوْراً وَ الْجَعَلْ فِیْ نَوْراً وَ الْجَعَلْ فِی نَفْسِیْ نُوراً وَ الْجَعَلْ فِی نُوراً وَ الْجَعَلْ فِی نُوراً وَ الْجَعَلْ فِی نَفْسِیْ نُوراً وَ الْجَعَلْ فِی نَفْسِیْ نُوراً وَ الْجَعَلْ فِی نُوراً وَ الْجَعَلْ فِی نَفْسِیْ نُوراً وَ الْجَعَلْ فِی نُوراً وَ الْجَعَلْ فِی نُوراً وَ الْجَعَلْ فِی نُوراً وَ الْجَعَلْ فِی نُوراً وَ اللّٰهُمُّ الْعِلْمُ اللّٰ فَیْ اللّٰمِی اللّٰوراً وَ الْجَعَلْ فِی نُوراً وَ الْمِیْمُ اللّٰمُ اللّٰمُ اللّٰمِی اللّٰمِی اللّٰمُ اللّٰمُ اللّٰمِی اللّٰمُ اللّٰمُ اللّٰمُ اللّٰمُ اللّٰمُی اللّٰمِی اللّٰمِی اللّٰمُ اللّٰمِی اللّٰمُ اللّٰمُ اللّٰمُ اللّٰمِی اللّٰمُ اللّٰمُ اللّٰمِی اللّٰمِی اللّٰمِی اللّٰمِی اللّٰمُ اللّٰمِی اللّٰمِی اللّٰمُ اللّٰمُ اللّٰمُ اللّٰمُ اللّٰمِی اللّٰمُ اللّٰمُ اللّٰمِی اللّٰمُ اللّٰمُ اللّٰمِی اللّٰمُ اللّٰمِ اللّٰمُ اللّٰمِ اللّٰمُ اللّٰمُ اللّٰمُ اللّٰمِ اللّٰمُ اللّٰمُ اللّٰمِ اللّٰمُ اللّٰمُ اللّٰمُ اللّٰمُ اللّٰمُ اللّٰمُ اللّٰمُ اللّٰمِ اللّٰمُ اللّٰمُ اللّٰمُ اللّٰمِ اللّٰمُ اللّٰمِ اللّٰمِ اللّٰمِ اللّٰمِ اللّٰمِ اللّٰ

خوجمہ: اے اللہ عطا فرما میرے دل میں نور اور میری بینائی میں نور اور میری شنوائی میں نور اور میری دائنی طرف نور اور میرے بائیں طرف نور اور میرے بیچھے نور اور میرے سامنے نور اور عطا فرما میرے گئے ایک خاص نور اور میرے اعصاب میں نور اور میرے گوشت میں نور اور میرے خون میں نور اور میرے بالوں میں نور اور میرے پوست میں نور اور میری زبان میں نور اور کردے میری جان میں نور اور کردے میری جان میں نور اور میرے اور خطیم عطا فرما اور مجھے سرایا نور بنادے اور کردے میری کردے میری کردے میری فرر اور میرے اور خطیم عطا فرما اور مجھے نور عطا فرما۔

زانکه خاصال را تو مهرو کردهٔ ماه جانم را سیه رو کردهٔ

مولانا رومی حق تعالی سے عرض کرتے ہیں کہ خاص بندوں کی جان کو ہہ برکت تقویٰ آپ نے ماہ رو کردیا یعنی چاند کی طرح روشن کردیا اور ہاری جان کو بوجہ ہاری شامت اعمال سیاہ رو کردیا۔
اب اگر کوئی اعتراض کرے کہ مولانا نے سیاہ رو کرنے کی نببت اللہ تعالیٰ کی طرف کی ہے اس سے بظاہر بے ادبی لازم آتی ہے تو اس کا جواب سے ہے کہ اللہ تعالیٰ کی طرف نببت نہیں ہے بلکہ نببت اپنی شامت اعمال اور معاصی پر استمرار کی نحوست کی بلکہ نببت اپنی شامت اعمال اور معاصی پر استمرار کی نحوست کی طرف ہے بش پر بطور سزا ہے سوء قضا مسلط کی گئی جیسے اللہ تعالیٰ کی طرف نب بنی جے اللہ تعالیٰ کی غرب ہے اللہ تعالیٰ کی خربان

خَتَمَ اللَّهُ عَلَى قُلِكُوْبِهِمْ وَعَلَى سَمُعِهِمْ وَ عَلَى ٱبْصَارِهِمْ غِشَاوَةٌ وَ لَهُمْ عَذَابٌ عَظِيْمٌ

مہر لگادی اللہ تعالیٰ نے ان کے دلوں پر اور ان کے کانوں پر اور ان کی آنکھوں پر پردہ ہے اور ان کے لئے عذاب عظیم ہے۔

اب اگر کوئی کے کہ جب اللہ نے مہر لگادی تو ایمان نہ لانے میں اہل کفر کا معذور ہونا لازم آتا ہے تو اس کا جواب تھیم الامت نے بیان القرآن میں دیا کہ ان کے مسلسل کفر و طغیان اور بغض و عناد اور مخالفت حق کے سبب ان کے اندر قبول حق کی استعداد ہی ختم ہو گئی حالانکہ جیسا کہ حدیث یاک میں ہے کہ اللہ تعالیٰ نے ہر شخص کے اندر قبول حق کی استعداد رکھ کر دنیا میں بھیجا ہے <sup>لیک</sup>ن آدمی اپنی اغراض نفسانی و خود غرضی اور ضد اور سرکشی کے سبب حق کی مخالفت کرتا ہے جس سے وہ استعداد فنا ہوجاتی ہے۔ لہٰذا جب انہوں نے طے کرلیا کہ ہم تمام عمر کفریر قائم رہیں گے اور بھی ایمان نه لائیں گے، ہمیشہ حق کی مخالفت کریں گے تو اللہ تعالیٰ نے ان کے قلوب یر مہر لگادی کہ جب تم نے قبول حق کی این استعداد ہی برباد کرلی توجاؤ اب کفر ہی ہر مرو تو اس مہر لگانے کا سبب ان کا کفرے نہ کہ یہ مہر اُن کے کفر کا سبب ہے یعنی ان کے مسلسل کفر کے سبب یہ مہر لگادی گئی، یہ تہیں کہ مہر لگانے سے گفر ان کا مقدر ہوا۔ اور اس کی مثال حضرت حکیم الامت نے عجیب دی کہ جسے کوئی کریم کسی مفلس کا ہزار روپے وظیفہ مقرر کردے کیکن وہ نالائق بجائے قدر کرنے کے ہزار روپے کے نوٹوں کو جلا کر ضائع کردیتا ہے۔ اس کریم نے بارہا اس نامعقول حرکت سے منع بھی کیا لیکن وہ نالائق این حرکت سے باز نہیں آتا تب وہ کریم اعلان کرتا ہے کہ اس نے مسلسل جارے عطیہ کی ناقدری کی لہذا اب ہم اس کا وظیفہ بند کرتے ہیں اوراب مجھی اس کو وظیفہ نہ دیں گے۔ بس یبی ہے حتم الله على قلوبهم اور قرآن ياك كى ايك آيت دوسرى آيت

کی تفیر کرتی ہے چنانچہ اس آیت کی تفیر دوسری آیت بیں ہے۔
حق تعالی ارشاد فرماتے ہیں بل طبع الله علیها بکفرهم ہم نے ان
کافروں کے دلوں پر جو مہر لگائی ہے اس کا سبب ان کا کفر ہے کہ ان
کا ارادہ تا حیات اس طغیان و سرکشی پر قائم رہنے کا ہے۔ لہذا یہ مہر
اُن کے کفر و سرکشی کا خمیازہ ہے۔

حكيم الامت مجد دالملت مولانا اشرف على صاحب تعانوي رحمة الله عليه فرماتے ہيں كه اگر كوئى اعتراض كرے كه كافر مثلاً پياس سال کفر کرتا ہے اور مومن پیاس سال ایمان پر رہتا ہے تو عدل کا تقاضا بيه تھا كه كافر كو پياس سال دوزخ مين ڈال ديا جاتا اور مومن کو پچاس سال کے لئے جنت دے دی جاتی لیکن کافر کے لئے حلود فی النار اور مومن کے لئے خلود فی الجنة کیوں ہے؟ تو اس کا جواب نہ ہے کہ نیہ خلود بوجہ ان کی نیت اور ارادہ کے ہے چونکہ كافر كا ارادہ بيہ ہے كه اگر قيامت تك زندہ رہوں گا تو كفرير بى قائم رہوں گا لبذا اس کی اس نیت کی وجہ سے خلود فی النار ہے اور مومن کی نیت چونکہ یہ ہے کہ اگر قیامت تک زندہ رہا تو ایمان پر بی رہوں گا ، اللہ بی کا ہو کر رہوں گا اس کئے مومن کے لئے 



هر ودی هیشاچهای ری هی ۱۲ مرد الرجب رای اله مطابق ۱۳ مرد بروز بره الرجب رای اله مطابق ۱۳ فردری الوواه بروز بره بعد نماز عشا برقام خانقاه امدادید اشرفیه محشن اقبال ۲ کرایی

خواجه تاشانیم اما تیشه ات می شگافد شاخ را در بیشه ات

ارشاہ فرماوا کہ ایک بادشاہ کے کی غلام آپس میں خواجہ تاش کہلاتے ہیں۔ مولانا روی اللہ تعالیٰ سے عرض کرتے ہیں کہ اے خدا آپ ہارے مالک ہیں اور ہم سب بندے آپس میں خواجہ تاش ہیں اور دنیا کے جنگل میں آپ کا بیشہ شاخوں کی تراش خراش اور اصلاح کرتا رہتا ہے تعنی بندوں کے نفوس کے اصل مزكى آپ بين اگر آپ نه جابين تو كى كى اصلاح نہيں ہو عتى ـ جس طرح جس باغ کے در ختوں کا کوئی مالی نہ ہو تو اس کی شاخیں بے جمعم اور ٹیڑھی میڑھی ہوتی ہیں اور جن در ختوں کا مال ہوتا ہے تو وہ در خت نہایت موزوں خوبصورت اور سبک ہوتے ہیں کیونکہ ب جملم شاخوں کو مالی اور باغبان کا شا رہتا ہے ، اس طرح جو سے این اصلاح نفس کا تعلق رکھتے ہیں ان کے اخلاق و اعمال نہایت معتدل اور پیارے ہوتے ہیں کہ جو اُن کو دیکھتا ہے ان کے اخلاق

حمیدہ سے متاثر ہوتا ہے لیکن حقیقی مزکی اور مصلح اللہ تعالیٰ ہیں مگر عادة اللہ میں بہت کہ تاریخ کے اللہ میں عادة اللہ میں اللہ میں اللہ میں اللہ میں اللہ میں الرشاد باری تعالیٰ ہے :

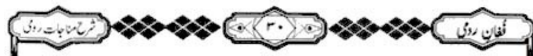
ولقد ارسلنا موسى باياتنا ان احرج قومك من الظلمت الى النور (ابراهيم پ)

اے موی اپی قوم کو اند حیروں سے نور کی طرف نکالئے۔ حضرت حکیم الامت مجدد الملت مولانا اشرف علی صاحب تفانوی رحمة الله علیه تفییر بیان القرآن کے حاشیہ مسائل السلوک میں تحریر فرماتے میں :

> است اد الاخراج الى النبى مع كون المخرج الحقيقي هو الله فيه اقوى دليل ان للشيخ مدخلا عظيما في تكميل المريد.

ظلمتوں سے نور کی طرف اخراج کی نسبت نبی کی طرف کرنا بادجودیکہ مُخرج حقیقی تو اللہ تعالیٰ بی جیں اس میں نہایت قوی دلیل ہے کہ شیخ کو مرید کی شکیل اصلاح میں زبروست دخل ہے۔ بس اہل اللہ درواز و تزکیہ جیں وسیاء تزکیہ جیں ، اصل مزکی اللہ تعالیٰ کی ذات ہے جیبا کہ دوسری آیت میں ارشاد ہے :

الله ولى الذين امنوا يخرجهم من الظلمات الي النور



الله تعالی ظلمت سے نور کی طرف نکالتا ہے اور جیسا کہ ایک اور آیت میں فرمایا:

وَلَـوْلَافَـضْلُ اللَّهِ عَلَـيْكُمْ وَرَحْمَتُـةً مَا زَكَىٰ مِنْكُمْ مِنْ اَحَـدِ اَبَداً وَلَكِنَّ اللَّهَ يُزَكِّىٰ مَنْ يَشَـآءُ (سورة النور پُا)

اس آیت کے مخاطب اول سحابہ ہیں ، سحابہ سے خطاب ہورہا ب
کہ اے سحابہ اگر تم پر اللہ کا فضل اور اس کی رحمت نہ ہوتی تو
قیامت تک تم میں ہے کوئی پاک نہیں ہوسکتا تھا لیکن اللہ تعالیٰ جس
کا چاہتا ہے تزکیہ فرماتا ہے۔ تو جب سحابہ جن کو سید الانبیاء سلی اللہ
تعالیٰ علیہ وسلم کے آقاب نبوت کی صحبت حاصل تھی ، اس آقاب
نبوت کی صحبت کہ ایسا آقاب نہ پہلے پیدا ہوا اور نہ قیامت تک پیدا
ہوگا ان کا تزکیہ جب اللہ تعالیٰ کے فضل و رحمت و مشیت پر
موقوف ہے تو پھر کس کا منہ ہے جو اس فضل و رحمت و مشیت کا
موتوف ہے تو پھر کس کا منہ ہے جو اس فضل و رحمت و مشیت کا
ہیں جو بندوں کی اصلاح کا اصل سبب ہے۔لہذا آپ اپنا وہ فضل اور موت وہ مشیت ہارے شامل حال کرد بیخ جس پر تزکیہ
وہ رحمت اور وہ مشیت ہارے شامل حال کرد بیخ جس پر تزکیہ
موتوف ہے۔

باز شافے را موصل می کنی شاخ دیگر را معطل می کنی منابع میر را معطل می کنی

مولانا رومی فرماتے ہیں کہ ایک شاخ کو تو آپ ورخت سے

جوڑ دیے ہیں اور دوسری شاخ کو قطع کردیے ہیں یعنی جس پر آپ
کا فضل و رحمت اور مشیت ہوتی ہے جو آیت پاک میں ندکور ہے
اس کو آپ اپنے ہے ملا لیتے ہیں ، اپنا قرب عطا فرماتے ہیں یعنی
اس کا تزکیہ فرمادیے ہیں اور جس پر آپ کا فضل اور آپ کی رحمت
اور آپ کی مشیت نہیں ہوتی اس کا بھی تزکیہ نہیں ہوتا اور مثل
شاخ بریدہ کے وہ آپ کے گلتانِ قرب سے محروم کردیا جاتا ہے۔
مراد یہ ہے کہ آپ کی تکوینی مشیّت ایک کو مقبول اور ایک کو مردود
کرتی ہے۔ ای کو صاحب گلزار ابراھیم فرماتے ہیں ہے

کعبہ میں پیدا کرے زندیق کو لاوے بت خانے سے وہ صدیق کو زادہ آزر خلیل اللہ ہو اور کنعال نوح کا گمراہ ہو البیہ لوط نبی ہو کافرہ البیہ لوط نبی ہو کافرہ زوجہ فرعون ہووے طاہرہ دیر کو مسجد کرے مسجد کو دیر غیر کو اپنا کرے اپنے کو غیر فہم سے بالا خدائی ہے تری عقل سے بالا خدائی ہے تری عقل سے برتر خدائی ہے تری



## شاخ را بر تیشہ دستی ہست نے پیچ شاخ از دست تیشہ رست نے

مولانا روی فرماتے ہیں کہ شاخوں کو بیشہ پر کوئی قدرت نہیں کہ وہ بیشہ کو مجبور کر سکیں کہ براش خراش کرکے انہیں سنوار دے اور کوئی شاخ بیشہ کی دست رس سے باہر نہیں کہ بیشہ جس شاخ کی قطع و برید کرنا چاہے اور وہ شاخ اس کے قبضہ قدرت سے نگا جائے۔ مراد یہ کہ بندے ہمہ تن اللہ تعالی کے مختاج اور فقیر ہیں جیسا کہ اللہ تعالی نے ارشاد فرمایا کہ

يا ايها الناس انتم الفقراء الى الله (سوره فاطر ٢٠)

اے دنیا بھر کے انسانو ! ہم سب میرے فقیر ہو اور اللہ تعالی کی ذات صد ہے جس کے معنی حضرت ابوہر برہ رضی اللہ تعالی عنہ ہے منقول ہیں المستعنی عن محل احد والمحتائج البہ محل احد جو ہر ایک جس کا مختاج ہالبہ محل احد جو ہر ایک جس کا مختاج ہے لہذا ہر شے ان کے دست قدرت کے تحت ہے، پس وہ قادر مطلق جو چاہتا ہے کرتا ہے اس کے ارادہ پر مراد کا ترتب لازم اور تخلف محال ہے۔ پس کوئی لاکھ چاہے کہ اپنے دست و بازو کے زور پر میں اپنا تزکیہ کرلوں گا اور اللہ تعالی کی مشیت نہ ہو تو ہر گز اس کا تزکیہ نہیں ہوسکتا اور اللہ تعالی کی مشیت نہ ہو تو ہر گز اس کا تزکیہ نہیں ہوسکتا اور اگر حق تعالی ارادہ فرمالیں تو اس کا تزکیہ بھینی ہے نہیں ہوسکتا اور اگر حق تعالی ارادہ فرمالیں تو اس کا تزکیہ بھینی ہے

چاہے وہ لاکھ خود کو برباد کرنا چاہے تو نہیں کرسکتا کیونکہ اللہ تعالیٰ کی مشیت شامل حال ہوگئی۔ اسی کو میرے شخ فرماتے تھے لاکھ ابھاگن مرگئیں جگت جگت بورائے پیا جاکو چاہے سوتت لئے جگائے لاکھوں لوگ اپنے دست و بازو پر ناز کے سبب باوجود مجاہدہ و محنت کے اللہ تک نہ پہنچ سکے اور جس کو اللہ اپنا بنانا چاہتے ہیں سوئے ہوئے کو جگا دیتے ہیں۔

## حق آل قدرت که آل نیشه نماست از کرم کن این کژی بارا تو راست

اے خدا صدقہ میں اپنی قدرت کے جو تیشہ نما ہے کہ جس طرح بیشہ درخت کی نیڑھی کبڑی شاخوں کو سیدھا اور ہموار کردیتا ہے آپ اپنے کرم سے میرے نفس کی کجی کو بھی سیدھا کردیجئے یعنی میرے نفس امارہ کو نفس مطمئنہ بنا دیجئے۔ حضور صلی اللہ علیہ وسلم دعا فرماتے ہیں:

> ٱللَّهُمَّ اتِ نَفْسِىٰ تَفُواهَا وَ زَكِهَا ٱلْتَ خَيْرُ مَنْ زَكْهَا ٱلْتَ وَلِيُّهَا وَ مَوْ لَهَا

اے اللہ میرے نفس کو اس کا تقویٰ اور پر میزگاری دے دے اور



اس کو پاک کردے کہ تو ہی سب نے بہتر پاک کرنے والا ہے ، تو ہی اس کا مالک ہے اور تو ہی اس کا مولی ہے۔

> اے خداوند ایں خم و کوزہ مرا در پذیر از فصلِ اَللّٰہ اشتریٰ

ار دیگاہ فر داریا کی خم بضم خاہ مکے کو کہتے ہیں اور کوزہ پیالہ کو کہتے ہیں۔ کوز در عربی جمعنی کوزہ و ہر ظرف دستہ دار (غیاث اللغات) تو معنی ہی ہوئے کہ اے اللہ میری چھوٹی بڑی طاعت ، چھوٹی بڑی عبادت ، چھوٹی بڑی دینی خدمت کو تبول فرمالیجے۔ اور خم بفتح خاء کجی اور میڑھا پن ۔ کوز در فاری جمعنی خمیدہ و دوتا شدہ و جمعنی پشت خمیدہ (غیاث اللغات) تو شعر کے معنی ہے ہوں گے کہ اے اللہ میری کجی اور میڑھے پن کو یعنی میرے نفس ہد اور کی رو کو اپنے اس فضل کے صدقہ میں خرید لیجئے جو آپ نے ہر اور کی رو کو اپنے اس فضل کے صدقہ میں خرید لیجئے جو آپ نے قرآن یاک میں ظاہر فرمایا ہے کہ

إِنَّ اللَّهَ اشْتَرَىٰ مِنَ الْمُؤْمِنِيْنَ أَنْفُسَهُمْ وَ آمُوَالَهُمْ بِأَنَّ لَهُمُ الْجَنَّةَ ( سوره توب پ)

اللہ نے مسلمانوں سے ان کی جانیں اور ان کے مال جنت کے بدلہ میں خرید لئے ہیں۔

علامہ آلوی رحمۃ اللہ علیہ فرماتے ہیں کہ اللہ تعالیٰ نے انفسھم

فرمایا فلوبھم اور ارواحھم نہیں فرمایا اس کی کیا وجہ ہے؟ فرماتے ہیں کہ بات یہ ہے کہ جو کریم ہوتا ہے وہ بازار میں عیب دار سودے کو فریدتا ہے تاکہ اس کا مالک جو سجھتا ہے کہ میرے اس عیب دار مال کو کون فریدے گا خوش ہوجائے تو قلب اور روح کے مقابلہ میں نفس کیونکہ عیب دار سودا تھا اس لئے اس کریم مالک نے اس کو فریدنے کی بشارت دے دی تاکہ بندے خوش ہوجائیں کہ ہمارا عیب دار سودا فرید لیا گیا۔

مولانا کا مقصد ہے ہے کہ جب آپ نے مسلمانوں کے نفوس کو خرید خرید کیا ہے تو میں بھی مسلمان ہوں میرے نفس کو بھی آپ خرید کیئے اور اس کی بھی اور بدخوئی پر نظر نہ فرمائے۔

اے خدائما تو جال را آل مقام کاندرو بے حرف می روید کلام

مولانا رومی دعا کرتے ہیں کہ اے خدا میری جان کو تو وہ مقام دکھا دے جہاں کلام حروف کا محتاج نہیں ہوتا۔ سلوک میں ایک عمر اللہ کی مصاحبت اور ذکر اللہ پر مداومت اور گناہوں سے محافظت، اسباب گناہ سے مباعدت اور سنت پر مواظبت کی برکت سے جب فنائیت کاملہ نصیب ہوجاتی ہے اور قلب کا رُخ ہمہ وقت حق تعالیٰ کی طرف مستقیم ہوجاتا ہے تو دل پر الہامات و علوم و

معارف غیبیہ کا ورود ہونے لگتا ہے جیسے ریڈیو کی سوئی کا زخ اگر ماسکو کی طرف ہوجائے تو گانا بجانا اور فسق و فجور کی خبریں آنے لگتی بن اور اگر مکه شریف کی طرف ہوجائے تو لبیك اللَّهم لبیك اور اذان و تكبير كى آوازس آنے لكتى بين اى طرح جب دل كى سوئى كا رُخ حق تعالیٰ کی طرف متنقیم ہوجاتا ہے تو دل میں عالم آخرت کی خبرس آنے لگتی ہیں ، الہامات اور واردات غیبیہ کا نزول ہونے لگتا ہے۔ بس فرق رہ ہے کہ دنیا کے ریڈیو کی آواز تو الفاظ و حروف کی محتاج ہے کیکن میہ کلام غیبی حروف والفاظ سے مبرا ہوتا ہے اور جس کو بد نصیب ہوتا ہے وہی جان سکتا ہے دوسرا ان حالات خاصہ کو سمجھنے سے بھی قاصر ہے۔ اللہ تعالیٰ اینے فضل سے ہم سب کو یہ مقام قرب نصیب فرمائے۔ اس کو حضرت حکیم الامت تھانوی رحمة الله عليه فرماتے ہیں کہ بس حروف و الفاظ نہیں ہوتے کیکن دل میں ہر وقت آواز آتی رہتی ہے کہ یہ کرو اور یہ نہ کرو۔ ای مقام کو حضرت خواجہ صاحب نے یوں تعبیر فرمایا \_ تم ساکوئی ہدم کوئی دمساز نہیں ہے باتیں تو میں ہردم مگر آواز نہیں ہے ہم تم ہی بس آگاہ ہیں اس ربط حفی سے معلوم سمی اور کو بیر راز تہیں ہے

یمی وہ ربط خفی ہے جس کو حق تعالیٰ نے قرآن پاک میں فرمایا

کہ اصحاب کہف جو نہایت نادار اور غریب خاندان کے لڑکے تھے جب كافر بادشاہ كے سامنے اين ايمان كو ظاہر كرنے كے لئے كرے ہوئے تو اللہ تعالی فرماتے ہیں و ربطنا علیٰ قلوبھم ہم نے ان کے دلوں سے اپنا رابطہ قائم کرلیا ، اینے تعلق و رابطہ کا خاص فیضان ان کے قلوب پر ڈالا جس کے بعد وہ بادشاہ سے نہ ڈرے۔ احقر جامع عرض کرتا ہے کہ میرے پیارے مرشد محبی و محبوبی عارف بالله حضرت اقدس مولانا شاه حکیم محمه اختر صاحب فداه ابهی و امي طالت حياته الي مأة و عشرين سنة مع الصحة والعافية و دامت فیوضهم و انوارهم الیٰ یوم الدین کے اشعار جو بحالت غلبہ تجلیاتِ مقربات حضرت والا کے اس مقام قرب کے ترجمان اور روح کو وجد میں لانے والے ہیں اور کیف روحانی کے ساتھ دنیا کے اوب عالیہ میں شار کئے جانے کے قابل ہیں یہاں نقل کرتا ہوں جو درس مناجات مثنوی کے وقت حضرت والا نے نہیں سائے کیونکہ اس وقت وارد نه ہوئے تھے لیکن بعد میں حضرت والا دامت برکاتہم کے مجموعہ کلام فیضان محبت میں شائع ہو چکے ہیں۔ ملاحظہ فرمائے یہ حدہ سے سر اٹھا تو کہیں آستال نہ تھا

سجدہ سے سر اٹھا تو ہیں آستاں نہ تھا جیسے کہ وہ زمیں نہ تھا خورشید و ماہ و کہکشاں کچھ بھی وہاں نہ تھا دنیائے دوں نہ تھی کوئی دیگر جہاں نہ تھا

آئھوں کے دائرے میں جمال جہاں نہ تھا كون و مكال كا سامنے كوئى نشال نه تھا خوشبو تو ہر طرف تھی مگر گلتاں نہ تھا مفهوم قرب خاص تها لفظ و بیان نه تها گویا زبال تھی بے زبال ہوش بیال نہ تھا آتش مخمی شعله زن گر اس میں دھواں نہ تھا جلوے تو سامنے تھے گر یہ جہاں نہ تھا درد نہاں تو تھا گر اشک روال نہ تھا مخفی تھا دل میں جو مجھی آتش فشاں نہ تھا اک کیف پُرسکوں تھا کوئی ای و آں نہ تھا ہوش و خرد کا نظم بھی جیسے وہاں نہ تھا ليكن دبال نبال جو تھا گويا نبال نہ تھا اس بے خودی میں یاس کوئی بوستال نہ تھا طائر نه تھے اور ان کا کوئی آشاں نہ تھا اک پھول جاوراں کے سوا گلتاں نہ تھا ان کے سوا کوئی بھی وہاں رازدال نہ تھا اے درو ول ہو تھے کو مبارک ترا یہ فیض دنیا ہے لے کے باغ جنال تک نہاں نہ تھا اس بزم کا اک عالم طو نام ہے اختر گویا سوا خدا کے کوئی بھی وہاں نہ تھا



## تاکہ سازد جانِ پاک از سرقدم سوئے عرصہ دور پہنائے عدم

تاکہ اپنے کو اس مقامِ گُر ب پر فائز دیکھ کر وہ جان پاک سراپا تشکر بن جائے اور سر کے بل چلے عالم غیب کی و سعتوں کی طرف یعنی انتثالِ اوامر اور اجتناب عن النواہی میں اور سرگرم ہو جائے۔

> اے محبّ عفو از ما عفو کن اے طبیب رنج ناصور کہن

اے معافی کو محبوب رکھنے والے اللہ ہمارے جرائم کو معاف فرماد بیجئے اور اے رذائل نفسانیہ کے پُرانے ناسور کی تکلیف کو شفا دینے والے اگرچہ پُرانا ناسور اطباء کے نزدیک لاعلاج ہے لیکن آپ کے لئے کوئی چیز ناممکن نہیں پس آپ تمام رذائل اور امراض باطنیہ سے میرے نفس کو پاک فرماد بیجئے ہے

گر تو چاہے پاک ہو مجھ سا پلید فضل سے تیرے نہیں کچھ بھی بعید مولانا کا بیہ شعر اس حدیث پاک سے مقتبس ہے کہ اللّٰهُمَّ إِنَّكَ عَفُو تُبحِبُ الْعَفْو فَاغْفُ عَنَّىٰ

اولیاء اللہ کو جو پچھ عطا ہو تا ہے مشکوۃ نبوت سے عطا ہو تا ہے۔ پس

آپ صلی اللہ علیہ وسلم کا کلام منیر ہے اور یہ شعر مستنیر ہے اور آپ کا کلام مفید ہے اور یہ شعر مستفید ہے آپ کے کلام نبوت سے۔

حضور صلی اللہ علیہ وسلم اللہ تعالیٰ سے عرض کرتے ہیں کہ اے اللہ آپ بہت زیادہ معاف کرنے والے ہیں ، کثیر العفو ہیں ، نالا تفول کو اور نا قابل معافی مجر موں اور خطاکاروں کو آپ صرف معاف ہی نہیں فرماتے بلکہ آپ کی ایک صفت اور مجھی ہے کہ تحب العفو بندول کو معاف کرنا آپ کو نہایت محبوب ہے ای انت تحب ظهور صفة العفو على عبادك اين كنهگار بندول ير اين مفت عفو کا ظاہر کرنا آپ کو نہایت محبوب ہے تعنی اپنے گنھگاروں کو بخشنے ك عمل سے خود آپ كو پيار ہے۔ ہم جب اين كى ستانے والے کو معاف کرتے ہیں تو بوجہ بشریت کے ہم کو مزہ نہیں آتا لیکن اللہ تعالیٰ کی شان الوہیت اور شان ربوبیت اور اللہ تعالیٰ کے مزاج عظیم الثان كا عارف حضور صلى الله عليه وسلم سے بڑھ كر كوئى تہيں ہے کیونکہ آپ صلی اللہ علیہ وسلم اللہ تعالیٰ کے سب سے زیادہ محبوب اور مقرب ہیں کہ آپ کے صدقہ میں یہ کائنات پیدا کی گئی جیسا کہ حدیث قدی میں اللہ تعالی فرماتے ہیں:

لو لاك لما خلقت السموات والارضين اے محد صلی اللہ علیہ وسلم اگر آپ کو میں پیدا نہ کرتا تو زمین و آسان کو بھی نہ پیدا کرتا۔ صاحب قصیدہ بردہ کا کیا پیارا شعر ہے ۔ فکیف تدعوا الی الدنیا ضرورة من

لو لاه لم تخرج الدنيا من العدم

دنیوی ضرورت آپ کو دنیا کی طرف کیے بلاعتی ہے جبکہ اگر آپ نہ ہوتے تو دنیا خود عدم سے وجود میں نہ آئی۔دنیا اینے وجود میں آپ کی محتاج تھی تو آپ کیسے دنیا کے محتاج ہو تکتے ہیں۔ للہذا اللہ تعالیٰ کے مزاج مبارک و عالی شان کے سب سے بڑے مزاج شناس سرور عالم صلی اللہ تعالی علیہ وسلم ہیں اس کئے آپ امت کو آگاہ فرمارے ہیں کہ تمہارے رب کا مزاج عظیم الثان یہ ہے کہ این بندول کو معاف کرنا ان کو بہت زیادہ محبوب ہے لہذا کہو فاعف عنی ہم کو معاف فرماد بیجئے اور کیونکہ معاف کرنا آپ کو محبوب ہے لہذا آپ کے اس عمل کے لئے کوئی معمول ، کوئی سبب ، کوئی میدان ، نزول رحمت کے لئے کوئی بہانہ تو ہونا حاہیے لہذا ہم نالائق اینے گناہوں پر ندامت و استغفار اور توبہ کی تھری لے کر حاضر ہوگئے ہیں اور فاعف عنی کی درخواست کررہے ہیں کہ معاف کرنے کا محبوب عمل ہم پر جاری کردیجئے اور لوگ جب دور دراز سے بادشاہوں کے پاس آتے ہیں تو ان کے مزاج کے موافق قیمتی مدلیا و تحائف لے کر آتے ہیں لیکن ہم تو ایسے بے مایہ و تھی دامن ہیں کہ ندامت کے چند آنووں کے سوا ہارے یاس کچھ بھی نہیں ہے۔

چند آنو کے سوا کچھ مرے دامن میں نہیں لوگ جیرت سے مرا زاد سفر دیکھیں گے

لیکن آپ کے نبی رحمت صلی اللہ علیہ وسلم نے ہمیں مایوس نہیں ہونے دیا اور حدیث قدی میں ہمیں خبر دے دی کہ اللہ تعالیٰ فرماتے ہیں

لَاَنِيْنُ الْمُذْنِبِيْنَ اَحَبُ الِيَّ مِنْ زَجَلِ الْمُسَبِّحِيْنَ

گنهگاروں کی آہ و زاری مجھے تنبیج پڑھنے والوں کی بلند آوازوں سے زیادہ محبوب ہے اور یہی دلیل ہے آپ جارے سے اللہ ہیں۔ دنیوی بادشاہ تو این تعریف کے محاج ہیں کیونکہ تعریف سے ان کی عزت بڑھتی ہے چنانچہ اگر ان کو استقبالیہ دیا جارہا ہو اور ان کی شان میں قسیدے پڑھے جا رہے ہوں اس وقت اگر کوئی مصیبت زوہ آگر رو رو کر فریاد کرنے گئے تو اس کو بھادیے ہیں کہ کہاں ہارے رنگ میں بھنگ ڈال دیا لیکن اے اللہ آپ اپنی تعریف و تشبیح و تخمید ہے بے نیاز ہیں کیونکہ اس سے آپ کی عزت میں کوئی اضافہ نہیں ہوتا۔ اگر ساری دنیا کے بادشاہ ایمان لاکر سجدہ میں گرجائیں اور دنیا میں ایک فرد بھی کافر نہ رہے تو آپ کی عظمت میں ایک ذرّہ اضافہ نہیں ہوگا اور ساری دنیا کافر اور آپ کی باغی ہوجائے تو آپ کی عظمت میں ایک ذرہ کی نہیں ہو گی۔ آپ محکوق سے بے نیاز ہیں۔

پس اگر آپ کے بی رحمت صلی اللہ علیہ وسلم نہ ہوتے تو اپنے گناہوں کی وجہ سے ہم مایوس ہوجاتے لیکن مزان شناس الوہیت سرور عالم صلی اللہ علیہ وسلم نے مایوسیوں کے اند جروں میں آفاب امید طلوع فرمادیا کہ اگر تم سے گناہ ہوگئے تو تمہارا رب معاف کرنے کو محبوب رکھتا ہے لبذا اس سے معافی مانگ لو اور کہو فاعف عنی کہ معاف فرمانے کا محبوب عمل ہم پر جاری فرماد ہے ۔

آپ کا محبوب عمل ہوجائے گا اور ہمارا بیڑا پار ہوجائے گا اور فاعف عنی میں سرور عالم صلی اللہ علیہ و سلم نے فاء تعقیبیہ لگادی کہ معاف کرنے میں دیر نہ کیجے، جلد معاف فرماد ہجئے ، معاف کرنا جب معاف کرنے میں دیر نہ کیجے، جلد معاف فرماد ہجئے ، معاف کرنا جب معاف کرنے و جلد کرم فرمائے۔ سیمان اللہ! جلب رحمت سے کو خود محبوب ہے تو جلد کرم فرمائے۔ سیمان اللہ! جلب رحمت حت کے کام نبوت کیا بلیغ و جامع ہے ۔

يا رب صلّ و سلّم دائماً ابداً على حبيبك خير الخلق كلهم \*\*\*

پردہ اے ستار از ماوا مگیر باش اندر امتحال مارا مجیر

اے ستار العیوب اے ہمارے گناہوں کی پردہ پوشی کرنے والے آپ نے اپنے کرم سے ہماری پردہ پوشی فرمائی ، آئندہ بھی پردہ پوشی فرمائے اور بسبب ہماری شامت اعمال اپنا پردہ ستاریت نہ اٹھائے اور موقع امتحان میں ہمیں اپنی پناہ میں لے لیجے بعنی دنیا میں بوقت تقاضائے معصیت ہماری حفاظت فرمائے اور آخرت کے امتحان قبر و حشر و نشر وغیرہ کے ہولناک حالات میں ہمیں اپنے سائے رحمت میں پناہ دیجئے۔

## یا رب این جرأت زبنده عفوکن توبه کردم من تگیرم زین سخن

اے میرے رب گناہوں پر میری دلیری کو معاف کرد یجئے ، میں نے توبہ کرلی ہے۔ اب مجھی ایسی بات نہ کروں گا لہذا اس جرم پر میرا مواخذہ نہ فرمائے۔

#### يا غياث المستغيثين اهدنا لا افتخار بالعلوم والغنا

اے فریاد خواہوں کے فریادرس ہمیں ہدایت کے راستہ پر چلائے۔ کیونکہ ہم اپنے علم کی وجہ سے آپ کے فضل و رحمت سے مستغنی نہیں ہو سکتے اس لئے اپنے علوم پر ہمیں کوئی فخر نہیں۔ ہمارا ہر سانس آپ کی ہدایو نفرت کا ، آپ کی مدد و نفرت کا ، آپ کے فضل و رحمت کا مختاج ہے کیونکہ اگر آپ کا فضل نہ ہو تو علم کے باوجود

المان رئى ٭ 🛶 🐠 🏎 💮 نان رئى ا

عمل کی توفیق نہیں ہوتی۔

لَا تُنرِغُ قَلْباً هَدَيْتَ بِالْكَرَمُ وَاصْرِفِ السُّوءَ الَّذِيْ خُطَّ الْقَلَمُ

اے ہارے رب جس قلب کو آپ نے اپنے کرم سے ہدایت کا سیدھا راستہ دکھایا اس قلب کو گناہوں کی سزا میں ٹیڑھا نہ ہونے دیجئے بعنی گراہی اور انحراف حق سے محفوظ فرمائے اور صراط متنقم پر قائم فرمائے اور اپنے علم کے اعتبار سے ہماری شامت عمل کے سبب جو سوء قضا لوح محفوظ میں ہمارے لئے لکھ دی گئی اسے حسن قضا سے بدل دیجئے بعنی جو فیصلے ہمارے لئے گرے ہیں ان کو ہمارے حق میں ایجھے فیصلوں سے بدل دیجئے۔

میرے شخ حضرت شاہ عبدالغنی صاحب رحمۃ اللہ علیہ فرمایا کرتے تھے کہ تقدیر نام ہے علم الهی کا نہ کہ امرالهی کا۔ بندے جو عمل کرنے والے تھے اللہ تعالی کو اس کا علم تھا۔ پس اللہ تعالی نے اللہ تعالی کے اعتبار سے لکھ دیا کہ فلال بندہ فلال فلال عمل کرے گا۔ لہذا لکھے جانے کی وجہ سے بندہ عمل نہیں کررہا ہے بلکہ جو پچھ وہ کرنے والا تھا وہ لکھ دیا گیا ہے۔ یعنی جن اعمال کا بندول سے صدور ہورہا ہے ان میں بندول کو اللہ نے مجبور نہیں کیا کہ تم یہ صدور ہورہا ہے ان میں بندول کو اللہ نے مجبور نہیں کیا کہ تم یہ اعمال کرو بلکہ جو عمل وہ کرنے والے تھے وہ اللہ تعالی نے اپنے علم

کے اعتبار سے تقدیر میں لکھ دئے ہیں۔ اس کی مثال میرے موجودہ شخ حضرت شاہ ابرارالحق صاحب دامت برکاتہم نے عجیب دی ہے کہ جیسے ریلوے کا ٹائم ٹیبل ہوتا ہے جس میں تحریر ہوتا ہے کہ ریل فلاں وقت فلاں اسٹیشن پر نہنچے گی تو ریل کا اسٹیشن پر پہنچنا ٹائم نیبل ک وجہ سے نہیں ہے بلکہ ریل کے پہنچنے کا وقت اپنے علم کے اعتبار سے ٹائم ممبل میں لکھ دیا گیا ہے لیکن جارا علم چونکہ ناقص ہے لبذا اس میں مجھی تخلف بھی ہوجاتا ہے کہ ریل مجھی وقت پر نہیں پہنچتی کیکن اللہ تعالیٰ کا علم کامل ہے۔ ان کو علم ہے کہ فلاں وقت پر فلاں بندہ میہ عمل کرے گا اس میں تخلف نہیں ہو تا۔ پس معلوم ہوا کہ تقدیر میں جو لکھا ہے اس کی وجہ سے بندے اعمال تبیں کررہے میں بلکہ جو اعمال وہ کرنے والے تھے وہ تقدیر میں لکھ دئے گئے ہیں۔ اس تقریر سے واضح ہو گیا کہ تقدیر نام ہے علم الہی کا نہ کہ امر البي كا\_

مولانا کی میہ دعا بھی قرآن پاک کی اس دعا سے مقتبس ہے

ربنا لا تزغ قلوبنا بعد اذ هديتنا و هب لنا من لدنك رحمة انك انت الوهاب

اس دعا کا معمول دین پر استقامت اور حسن خاتمه کا بہترین نسخہ ہے ان شاء اللہ تعالیٰ۔

قرجمه : اے مارے رب مارے دلوں کو میرها نہ ہونے

دیجئے (حق سے منحرف نہ ہونے دیجئے) بعد اس کے کہ آپ ہم کو ہدایت دے چکے ہیں اور ہم کو آپ اپنے پاس سے رحمت خاصہ عطا فرمائے(راوحق پر استقامت عطا فرمائے) بے شک آپ بڑے عطا فرمانے والے ہیں۔ (از بیان القرآن)

علامہ آلوی روح المعانی میں اس آیت کی تغییر میں فرماتے ں:

> المراد بالرحمة الانعام الخاص و هو التوفيق للثبات على الحق

عدم ازاغت کے لئے جس رحمت کو طلب کرنے کا ذکر ہورہا ہے اس رحمت سے مراد رحمت خاصہ ہے اور وہ توفیق ہے حق پر قائم رہنے کی اور لفظ ہبہ سے مانگنے میں یہ تعلیم ہے کہ

> ان ذالك منه تفضلٌ محضٌ بدون شائبة و جوب عليه تعالىٰ شانه

استقامت کی یہ نعمت فضل محض ہے ، عطاء حق ہے ، ہبہ ہے ۔ جس طرح ہبہ بغیر معاوضہ ہوتا ہے ، محض ہبہ کرنے والے کی عنایت سے ہوتا ہے ای طرح دین پر استقامت کی نعمت ہمارے کسی عمل کا بدلہ نہیں ہو سکتی محض حق تعالی کے فضل و عنایت ہے ملتی ہے اور انك انت الوهاب معرض تعلیل عیں ہے یعنی لانك انت الوهاب ۔

تو معنی یہ ہوئے کہ ہم آپ سے اس رحمت خاصہ کو کیوں مانگتے میں؟ اس لئے کہ آپ بہت بخشش کرنے والے ، بڑے عطا فرمانے والے ہیں۔

### بگذرال از جان ما سوء القصنا وامبر ما را ز اخوان الصفا

ال فضاھ فر ھاجیا کہ مولانا رومی دعا کرتے ہیں کہ اے خدا اگر میری تقدیر میں کوئی سوء قضا ، کوئی شقاوت اور بد بختی لکھ وی عمل موان میری تقدیر میں کوئی سوء قضا ہے تبدیل فرماد یجئے یعنی شقاوت کو سعادت ہے ، بد نصیبی کو خوش نصیبی ہے بدل دیجئے۔ حدیث پاک میں بھی سوء قضا سے پناہ آئی ہے

اللُّهم انى اعوذ بك من جهد البلاء و درك الشقاء و سوء القضاء و شماتة الاعداء

معلوم ہوا کہ اگر سوء قضاء کا حسن قضاء سے تبدیل ہونا محال ہوتا تو حدیث پاک میں اُمت کو یہ دعا آپ صلی اللہ علیہ وسلم تعلیم نہ فرماتے اور یہ جو مشہور ہے کہ تقدیر کو کوئی بدل نہیں سکتا تو اس کا یہ مطلب ہے کہ مخلوق نہیں بدل سکتی اللہ تعالی تقدیر کو بدل سکتے ہیں جیسا کہ مولانا روی نے مثنوی میں فرمایا کہ اے اللہ آپ کو

ایے فیصلوں پر بالا دستی حاصل ہے ، قضا آپ کی محکوم ہے آپ بر حاکم نہیں ، آپ کے فیصلوں کو آپ پر بالا دستی حاصل نہیں لہذا جو فیلے میرے حق میں برے ہیں ان کو اچھے فیصلوں سے تبدیل فرماد ہےئے۔ کیونکہ آپ کا کوئی فیصلہ بُرا نہیں ہے کہ وہ تو عین عدل و انصاف اور عین حکمت ہے لیکن میری شامت عمل سے کیونکہ وہ میرے حق میں برا ہے اس لئے اس کو بدل دیجئے تاکہ میں تابی و ہلاکت ہے نیج جاؤں جیسے عادل جج کسی مجرم کو میمانسی کا حکم سناتا ہے تو فی نفسہ یہ فیصلہ برا نہیں کیونکہ عدل و انصاف پر مبنی ہے کیکن جس کے خلاف یہ فیصلہ اس کے جرائم کی وجہ سے ہوا ہے اس مجرم کے لئے برا ہے۔ ای لئے حضرت حکیم الامت تھانوی نے فرمایا که بیال سوء کی نبیت قاضی کی طرف نبین مقضی کی طرف ہے تعنی برائی کی نبت اللہ تعالی کی طرف نہیں ہے بلکہ جس کے خلاف وہ فیصلہ ہے اس کی طرف ہے، فیصلہ برا نہیں کیکن جس کے خلاف ہے اس کے لئے برا ہے اور جس طرح جب مجرم عدلیہ سے مایوس ہوجاتا ہے تو بادشاہ وقت یا صدر مملکت سے رحم کی اپیل کرتا ب لبذا حضور صلى الله عليه وسلم في أمت كويد دعا تعليم فرمادي كه سوء قضا سے حفاظت مانگ کر اللہ تعالی سے اپنی تقدیریں بدلوالو کہ عدل کے اعتبار سے تو ہم مستحق سزا میں لیکن آپ سے آپ کے فضل اور آپ کے مراحم خسروانہ سے رحم کی بھیک مانکتے ہیں کہ

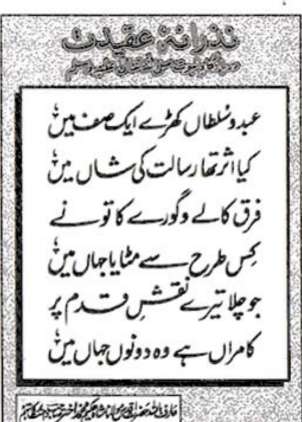
ہاری بری تقدیر کو محض اپنے رخم شاہی کے صدقہ میں انجھی تقدیر سے بدل دیجئے۔ مولانا کا بیہ شعر بھی سرور عالم صلی اللہ علیہ وسلم کی مذکورہ حدیث یاک سے مستنیر ہے۔

اگے مصرع میں مولانا حق تعالیٰ سے فریاد کررہے ہیں کہ اب فدا ہمیں اپنے خاص بندوں سے الگ نہ فرمائے۔ سوال ہوتا ہے کہ سوء قضا سے بناہ مانگ کر مولانا عباد صالحین سے الگ نہ ہونے کی درخواست کیوں کررہے ہیں؟ اس لئے کہ الل اللہ کی رفاقت اور ان سے محبت للّٰہی سوء قضا سے حفاظت کا ذریعہ ہے کیونکہ وامتازوا الیوم ایھا الممجومون کا خطاب انہیں کو سننا پڑے گا جو قلباً وقالباً و اعتقاداً عباد صالحین سے نہ ہوں گے ، وہی مجر بین ہوں گے۔ جب اعتقاداً عباد صالحین سے نہ ہوں گے ، وہی مجر بین ہوں گے۔ جب مضرت یوسف علیہ السلام المحقنی بالصالحین کی اللہ تعالیٰ سے درخواست کررہے ہیں تو پچر غیر نبی کا کیا منہ ہے جو الحاق بالصالحین کی اہیت کا مگر ہو۔

ائل اللہ کی رفاقت سوء قضا سے حفاظت کا ذریعہ ہے اس کی دلیل بخاری شریف کی حدیث ہے کہ تین باتیں الی بیں کہ جس کے اندر ہوں گی وہ ایمان کی حلاوت پالے گا جن میں سے ایک بیہ ہے کہ جو صرف اللہ کے لئے کی بندہ سے محبت کرے اس کو حلاوت ایمانی عطا ہوجائے گی اور حضرت ملا علی قاری مرقاۃ میں فقل کرتے ہیں کہ ایمان کی حلاوت جس قلب میں داخل ہوتی ہے نقل کرتے ہیں کہ ایمان کی حلاوت جس قلب میں داخل ہوتی ہے

پر مجھی نہیں نگلتی اور اس میں حسن خاتمہ کی بشارت ہے کیونکہ جب ایمان قلب سے نکلے گا ہی نہیں تو خاتمہ ایمان ہی پر ہوگا۔ لبذا اہل اللہ سے محبت قلب میں طاوت ایمان پانے کا ذریعہ ہے اور طاوت ایمان پانے کا ذریعہ کے ادر حلاوت ایمانی کا قلب میں داخل ہونا سوء خاتمہ سے حفاظت کا ذریعہ ہے اللہم ارذقنا منه

اس لئے سوء قضا سے پناہ مانگنے کے ساتھ مولانا اہل اللہ کی معیت مانگ رہے ہیں تاکہ سوء قضا سے حفاظت رہے اور ایک نکتہ یہ بھی ہے کہ اہل اللہ کا ساتھ نصیب نہ ہونا خود سوء قضا ہے جس سے پناہ مانگی جارہی ہے۔



لفان دول 🗫 🕶 🕬 🗱 دول

کر دلاس دیشا چیات ری دی ۲۵ رجب الرجب سامیاه مطابق ۱۴ فروری افواه بروز جعرات بعد نماز عشا بمقام خافتاه امدادیه اشرفیه مکلش اقبال ۲ کراچی

# تلخ تر از فرقت تو چے نیست بے پناہت غیر پیچا چے نیست

الرفشاھ فر ھاجا گھ مولانا روی اللہ تعالیٰ ہے عرض کرتے ہیں کہ اے اللہ آپ کی جدائی کے غم سے زیادہ کوئی چیز دنیا میں کڑوی نہیں ہے اور آپ سے جدائی گناہوں سے ہوتی ہے اور آپ سے جدائی گناہوں سے ہوتی ہے اور گناہ کی تھوڑی دیر کی لذت آپ کے قرب کی حلاوت کو فراق کی کڑواہٹ میں تبدیل کردیتی ہے۔ اللہ تعالیٰ ارشاد فرماتے ہیں:

وَ مَنْ اَعْرَضَ عَنْ ذِكْرِيْ فَإِنَّ لَهُ مَعِيشَةً ضَنْكًا

جو مجھے بھول جاتا ہے اس کی زندگی تلخ کردی جاتی ہے۔ جیسے مچھلی کو پانی سے نکال لو تو جس طرح وہ تزیق ہے ای طرح ہماری روح آپ سے دور ہوکر تزیق رہتی ہے کیونکہ آپ سے دوری کا عذاب کس دوزخ سے کم ہے اور آپ کی خوشی کس جنت سے کم ہے ای لئے ہمارے پیارے نبی سرور عالم صلی اللہ علیہ و سلم نے آپ کی



خوشی اور رضا کو جنت پر مقدم فرمایا اور آپ کی نارا ضگی کو جہم پر مقدم فرمایا

> ٱللَّهُمُّ إِنَّىٰ ٱلسُئَلُكَ رِضَاكَ وَالْجَنَّـةَ وَ ٱعُوٰذَ بِكَ مِنْ سَخَطِكَ وَالنَّـارِ

حضور صلی اللہ علیہ وسلم بارگاہ کبریا میں عرض کرتے ہیں کہ اے اللہ میں آپ کی رضا و خوشی کو طلب کرتا ہوں اور جنت کو درجہ ثانوی میں طلب کرتا ہوں اور جنت ہوں اور میں طلب کرتا ہوں اور آپ کی ناراضگی سے پناہ چاہتا ہوں اور دوزخ سے درجہ ثانوی میں پناہ چاہتا ہوں۔

(احقر جامع عرض کرتا ہے کہ مجی و محبوبی عارف باللہ حضرت مرشدی دامت برکاتہم نے حال ہی میں یعنی شوال و اسمالے میں ایک الہامی مضمون بیان فرمایا جو موضوع کی مناسبت کی وجہ سے یہاں شامل کیا جاتا ہے)

ار فقاد فر المجان اللهم الله اللهم الله والجنة الله في استلك وضاك والجنة الله كل مجت ، الله كل رضا علوم مواكه سب سے اعلی نعمت الله كل مجت ، الله كل رضا به ذات حق به ، جنت كل نعمت اور جنت كل لذات ورجه ثانوى ميں ميں بيں۔ جنت تو معاوضه به ، بدله به جو دراصل عطا به ليكن بصورت جزاء به ليكن جنت الله كل ذات نهيں به ، غير ذات به ، رضاء كا تعلق الله كل ذات سه به رضاك سه مراد به كه اب الله الله كل ذات سه مراد به كه اب الله آپ م سے خوش موجائے به مارے لئے جنت سے عزيز تر به ،

آپ کی خوشی کے مقابلہ میں جنت بھی کوئی چر نہیں ہے۔ ای لئے جان عاشق نبوت جنت کو مقدم نہیں کررہی ہے ،آپ کی رضا اور آپ کی خوشی کو مقدم کررہی ہے۔ جان پاک نبوت کا یہ اسلوب كلام خود دليل ہے كه نبى الله كاكتنا برا عاشق ہوتا ہے كه جنت سے يہلے آپ كى رضا مانگ رہا ہے اور رضاك كے بعد والجنة ميں واؤ عاطفہ داخل فرمایا اور سارے علاء نحو کا اس پر اجماع ہے کہ معطوف علیہ اور معطوف میں مغامرت لازم ہے جس کے معنی سے ہوئے کہ آپ کی رضا کی جو لذت ہے وہ اور ہی کچھ ہے اور جنت کی لذت کچھ اور ہے۔ اللہ کی ذات کا ، اللہ کی محبت کا ، اللہ کے نام کا مزہ اور ے اور جنت کا مزہ اور ہے۔ جنت مخلوق ہے اور اللہ خالق ہے لہٰذا لذت مخلوق خالق کی لذت کو کہاں پاسکتی ہے۔ ای لئے میرے شخ حضرت شاه عبدالغني صاحب مجهوليوري رحمة الله عليه حديث نقل فرماتے تھے کہ جب جنت میں اللہ تعالیٰ کا دیدار ہوگا تو اہل جنت ا تنا مزہ یا ئیں گے کہ اس وفت جنت ان کو یاد بھی نہ آئے گی کہ کہاں جنت ہے ، کہاں حوریں ہیں اور کہاں نعماء جنت ہیں \_ صحن چن کو این بہاروں یہ ناز تھا

ن کو ایل بہاروں پیہ بار کا وہ ایک بہاروں پیہ بار کا وہ آگئے تو ساری بہاروں پیہ چھا گئے ترے جلوؤں کے آگے ہمت شرح و بیاں رکھ دی زبان رکھ دی ذبان رکھ دی

اللہ تعالیٰ کی مجلی کے سامنے اہل جنت کو جنت کا ہوش نہ رہے گا وہ سامنے ہیں نظام حواس برہم ہے نہ آرزو میں سکت ہے نہ عشق میں دم ہے

جب اللہ کے مقابلہ میں جنت اور لذات جنت کی کوئی حقیقت نہیں تو دنیا کیا بیچتی ہے کیونکہ دنیا کی لذتوں کی شراب نہ ازلی ہے نہ ابدی ہے یعنی دنیا پہلے نہیں تھی مجر اللہ نے پیدا کیا اور قامت کے دن ہمیشہ کے لئے فنا کردی جائے گی۔ تو دنیا کی شراب غیر ازلی غیر ابدی ہے اور جنت کی شراب ابدی غیر ازلی ہے یعنی جنت ابدی تو ہے لیکن ازلی نہیں ہے ، یعنی پہلے نہیں تھی پھر پیدا کردی گئی اور تبھی فٹا نہیں ہو گی کیکن ہمیشہ سے نہیں تھی اور اللہ تعالیٰ کی ذات ازلی ابدی ہے یعنی اللہ ہمیشہ سے ہے اور ہمیشہ رہے گا۔ تو جنت کی شراب الله کی خاص ذات کو ، اللہ کے نام کی لذت کو ، اللہ کی محبت کے مزہ کو کہاں یا علق ہے کیونکہ جنت ابدی سہی کٹین شان ازایت اور لذت ازلیت سے محروم ہے۔ اور جب اعلیٰ قشم کی چیز منہ کو لگ جاتی ہے تو ادنیٰ منہ کو نہیں لگتی ۔ تو اولیاء اللہ جو اللہ کے نام کی لذت کو باگئے ، اللہ کی محبت کا مزہ جن کے منہ کو لگ گیا ، جن پر الله کی محبت جھاگئی تو دنیا کی لذتوں کی شراب ان کے منہ کو کیا لگے کی جبکہ جنت بھی ان کو ٹانوی درجہ میں ہوجاتی ہے لیکن جنت کو

الفيان دول ١٤٠٠٠ ﴿ ١٤٠٠٠٠ ﴿ الْمَانِ دُولَ الْمَانِ دُولَ الْمَانِ دُولَ الْمَانِ دُولَ الْمَانِ دُولَ الْمَانِ

ما تکتے میں کیونکہ محل ویدار البی ہے اور حضور سلی اللہ علیہ وسلم نے بھی اس کے سوال کا حکم دیا کیونکہ اللہ تعالیٰ نے فرمایا:

و فِي ذَلِكَ فَلْيَتَنَا فَسِ الْمُتَنَافِسُوْنَ

تم لوگ ہماری نعمتوں پر لا کچ کرو۔ پس جب اللہ تعالیٰ اپنی نعمتوں پر ہمیں لا کچ کرنے کا تکم دیں تو وہ ظالم ہے جو قناعت کرے یہ چوں طمع خواہد زمن سلطان دیں خاک بر فرق قناعت بعد ازیں خاک بر فرق قناعت بعد ازیں

مولانا رومی فرماتے ہیں کہ جب وہ سلطان دیں ہم سے طمع حاہے تو قناعت کے سر پر خاک ڈالو۔

توجس طرح الله كى رضا جنت سے بڑھ كر ہے اى طرح الله تعالىٰ كى ناراضكى دوزخ سے بڑھ كر ہے جس كى دليل اس حديث پاك كا دوسرا جز ہے كہ و اعوذ بك من سخطك والنار سرور عالم صلى الله عليه وسلم نے پہلے الله تعالىٰ كى ناراضكى سے پناہ مائلى اور دوزخ سے پناہ كو موخر فرمايا۔ يہاں بھى واؤ عطف كا ہے اور معطوف عليه و معطوف بين مغايرت كو لازم كرتا ہے ليمنى آپ كى ناراضكى اور جہنم كى عقوبت برابر نہيں ہوسكتى ، آپ كا ناراض ہوجانا عذاب اور جہنم كى عقوبت برابر نہيں ہوسكتى ، آپ كا ناراض ہوجانا عذاب جہنم سے بڑھ كر ہے۔ اسى لئے سرور عالم صلى الله عليه وسلم عرض كرتے ہيں كه :

#### ٱللَّهُمَّ إِنِّي آعُوْذُ بِكَ آنُ تَصُدَّ عَنِّي وَجْهَكَ يَوْمَ الْقِيَامَةِ

اے اللہ میں پناہ چاہتا ہوں کہ قیامت کے دن آپ اپنا چرہ بھے سے پھیر کیں۔ دیکھو اگر باپ ، یا استاد ، یا شخ اپنا چرہ ناراضگی سے بھیر لے تو لائق بیٹا اور لائق شاگرد اور لائق مرید پر کیا گذر جائے گ۔ پٹائی کے ڈنڈے سے زیادہ اس پر اپنے باپ یا شیخ کی ناراضگی شاق ہوتی ہے۔ اس لئے سرور عالم صلی اللہ علیہ وسلم نے اللہ کی ناراضگی ہی کو دوزخ پر مقدم فرمایا کہ عذاب دوزخ کا سبب تو ان کی ناراضگی ہی

اور الله تعالیٰ نے قیامت کے دن کفار کو اپنی رویت سے محروم کرنے کو موقع سزا میں بیان فرمایا جو حق تعالیٰ کی شان محبوبیت کی عظیم الثان دلیل ہے

#### كَلَّا إِنَّهُمْ عَنْ رَّ بُهِمْ يَوْمَئِذٍ لَّمَحْجُوْبُوْنَ

ہر گز نہیں یہ (کفار) قیامت کے دن اپنے رب کے دیدار سے محروم ہوں گے۔

بطور سزا کے مجوبی کا اعلان اللہ تعالیٰ کی شان محبوبیت پر دلالت کرتا ہے کیوئکہ دنیا میں کسی سلطانِ وقت نے کسی مجرم کو یہ سزا نہیں سائی کہ ہم مجھے اپنے دیدار سے محروم کرتے ہیں کیونکہ دنیوی بادشاہ حاکم محض ہوتے ہیں محبوب نہیں ہوتے۔ ان کے مجرمین تو

صرف سزا سے بچنا جاہتے ہیں ، بادشاہوں کے دیدار کے حریص نہیں ہوتے لیکن موقع سز اہیں حق تعالیٰ کے اس اعلان سے ثابت ہوا کہ ان کے دیدار سے محرومی کافروں کے لئے خود ایک عذاب ہوگی اور کفار سخت ضیق اور محمنن میں ہوں گے۔

معلوم ہوا کہ اللہ سے دوری اور ان کی ناراضگی دوزخ سے بڑھ کر ہے کیونکہ جس سے اللہ ناراض ہوتا ہے ای کو دوزخ میں ڈالے گا اور دوزخ کا حاصل اللہ تعالی سے جدائی ہے اور جو گناہ کرتا ہے وہ دنیا ہی میں اللہ تعالی سے جدا ہوجاتا ہے اور دوزخ میں دوزنیوں کا جو حال ہوگا کہ لایموت فیھا و لا یعجییٰ نہ مرے گا نہ جخ گا، موت و زندگی کی کشکش میں مبتلا ہوگا ای طرح گنہگار کی زندگی اللہ تعالیٰ کی دوری کے عذاب سے دنیا ہی میں تلخ ہوجاتی

ای گئے مولانا رومی فرماتے ہیں کہ گناہ کر کے اے اللہ آپ سے دور ہوجانا دنیا ہیں اس سے زیادہ کڑوی کوئی اور چیز نہیں۔ پس جو گناہ کرتا ہے وہ مجھی آپ کا مقرب نہیں ہوسکتا اور آپ کے قرب کی لذت سے مجھی آشنا نہیں ہوسکتا اور آپ کی حفاظت اور آپ کی بناہ کے بغیر ہر طرف الجھن ہی الجھن اور پریشانی ہی پریشانی ہے بعنی اگر آپ کی رحمت کا سابہ نہ ہو تو نفس ادارہ کے شر سے کوئی نی نہیں سکتا اور آپ کی رحمت کا سابہ نہ ہو تو نفس ادارہ کے شر سے کوئی نی نہیں سکتا اور آپ کی جدائی کی تلخی سے نجات نہیں یاسکتا۔

### رخت ِ ماہم رخت ِ ما را راہزن جسم ما مرجانِ مارا جامہ کن

> دست ما چو پائے ما را می خورد بے امان تو کے جال کے برد

جب ہمارا ہاتھ ہمارے پاؤں کو کھانے کو تیار ہے تو آپ کی امان و حفاظت کے بغیر کون اپنے جان کو سلامتی نے لے جاسکتا ہے یعنی جب ہمارے ہاتھوں کے کر توت اور برے اعمال ہمیں تباہ کررہے ہیں اور راہ سلوک کے راہزن ہیں تو بغیر آپ کی مدد و نصرت کے کون اپنی جان کو منزل آخرت تک صحیح سلامت لے جاسکتا ہے۔

> گر تو طعنہ می زنی بر بندگاں مر ترا آل می رسد اے کامرال

مولانا رومی فرماتے ہیں کہ اے خدا اگر آپ اپنے بندوں کو طعنہ دیں کہ تم بڑے نالائق اور نااہل ہو اور اگر آپ فرمادیں إِنَّهُ كَانَ ظَلُوْماً جَهُوْلاً انسان بڑا ظالم جاہل ہے تو اے مالک آپ کو اس كا حق ہے اور يہ آپ كو زيب ديتا ہے

جواب تلخ می زیبد لب تعل شکر خارا

اور جیبا کہ مولانا منصورالحق ناصر صاحب سلمہ کے دو شعر ہیں اللہ تعالیٰ کی شان میں

> دل بیہ کہتا ہے کہ ذکر اپنا میں مولی سے سنوں اپنا افسانۂ درد اپنے مسیحا سے سنوں جو بھی ہو شکوہ شکایت ای محبوب سے ہو اور جواب اس لب شیرین شکر خا سے سنول

شُکوہ شکایت سے مراد اِنَّمَـآ اَشْکُوْا بَشِّیٰ وَ حُزْنِیٰ اِلَٰی اللّٰہِ کی تعبیر عاشقانہ ہے۔



## ور تو ماه و مهر را گوئی خفا ور تو قد سرو را گوئی دوتا

مولانا روی فرماتے ہیں کہ اے اللہ اگر آپ چاند اور سورج کو حقارت سے فرمادیں کہ تم بے نور ہو ، مخفی مخلوق ہو ، تم پر نور کی تعریف صادق نہیں آتی کیونکہ نور وہ ہے جو ظاہر لنفسه مظہر لغیرہ ہو یعنی جو اپنی ذات سے ظاہر ہو اور دوسروں کو ظاہر کرنے والا ہو اور تمہارا نور ذاتی نہیں ، میری دی ہوئی بھیک ہے جس سے تم روشن ہو۔ پس تم تو ظاہر لنفسه بھی نہیں ہو تو مُظهر لغیرہ کیسے ہو سے ہو اور غروب کے وقت روزانہ تم کو بے نور کرکے تمہاری حقارت کا تماشا کا نات کو دکھاتا ہوں کہ نہ تم خود روشن رہے ہو در تمہاری ہے ہو اور تمہاری سے کہ اِذَا الشَّمْسُ خُورُنُ اور

فَإِذَا بَرِقَ الْبَصْرُ وَ خَسَفَ الْقَمَرُ وَ جُمِعَ الشَّمْسُ وَ الْقَمَرُ

ایک دن میں شہبیں لیب دوں گا اور ہمیشہ کے لئے فنا کردوں گا۔ پس اے اللہ اگر آپ شمس و قمر کو طعنۂ خفا دیں کہ اے چاند اور سورج میرے نور قدیم واجب الوجود کے سامنے تمہارا نور حادث و فانی کیا بیچنا ہے، تم تو مکمل خفا اور استتار ہو ،کہاں نور قدیم اور کہاں حادث و فانی ، کہاں خالق کہاں مخلوق! الفان روى ٭ ٭ 🕫 🕦 ٭ نوان روى

اور اے اللہ اگر قد سرو کو جس سے حسن پرست اور دنیوی شعراء قد معثوقان مجازی کو تشبیہ دیتے ہیں آپ فرمادیں کہ اے سرو کے درختوا تم میں کجی اور انحنا ہے ، تم عیب دار اور نیڑھے ہو کیونکہ تنہاری یہ رعنائی قد تمہاری ذاتی صفت نہیں میرے حسن ازلی کی اور فی می بھیک ہے۔

ور تو کان و بحر را گوئی فقیر ور تو چرخ و عرش را گوئی حقیر

اور اے اللہ اگر سونے چاندی کی کانوں کو اور ساحل سمندر میں چھے ہوئے موتوں کے خزانوں کو اور معدنیات کے انمول ذخیروں کو آپ فرمادیں کہ تم سب میرے فقیر اور بھک منظے ہو اور اگر آپ ساتوں آسانوں کو اور عرش اعظم جیسی عظیم مخلوق کو فرمادیں کہ تم سب انتہائی حقیر مخلوق ہو تو \_

آل به نسبت با کمال تو رواست ملک و اقبال و غنابا مر تو راست

اپی مخلوق کو ان عنوانات و تعبیرات سے مخاطب کرنا آپ کے کمالات کے پیش نظر آپ کو زیبا ہے کیونکہ ملک و سلطنت و اقبال مندی و غزا صرف آپ کے لئے خاص ہے ، کسی اور کا حصہ نہیں۔

که تو پاک از خطر و زنبیستی نیستال را موجد و مُفنیستی

کونکہ آپ پاک ہیں اندیشہ عیب و نقصان و فنائیت سے کہ آپ قدوس ہیں بیعنی وہ ذات جس کا ماضی عیب سے پاک ہو اور آپ سلام بھی ہیں بیعنی وہ ذات جس کے مستقبل میں اندیشہ عیب نہ ہو۔ تو چو نکہ آپ عیب و نقص اور فنا و زوال سے پاک ہیں پی اندیشہ آپ معدوم چیزوں کو ایجاد کرتے ہیں ، عدم کو وجود بخشے ہیں اور معدوم کو موجود کرکے پھر اس پر عدم و فنا طاری کردیتے ہیں البذا آپ موجد بھی ہیں اور مفنی بھی ہیں یعنی معدوم کو موجود کرنے والے اور موجود کرنے والے ہیں اور فنا کرکے قیامت کے والے اور موجود کو پیرا کرنے والے ہیں اور فنا کرکے قیامت کے دن پھر ان کو پیدا کرنے والے ہیں سبحان اللہ و تعالی علوا کبیوا ہے۔

آپ کی شان بے انتہا کو کس طرح لائے اختر بیاں میں

...

ما همه نفسی و نفسی می زنیم گر نخواهی ما همه اهریمنیم

ارشان فررابا کئه مولانا روی فرماتے میں کہ ہر

المان رئ 👐 🕶 🕬 👐 🗓 المعاددة

وقت ہم نفسی نفسی کرتے رہتے ہیں یعنی نفس کے تقاضے ہر وقت ہمیں گناہوں پر اکساتے رہتے ہیں۔ پس اے خدا اگر آپ کا فضل و رحمت ہمارے ساتھ نہ ہو تو ہم ان تقاضوں سے مغلوب ہو کر گناہ کرنے لگیں اور بالکل شیطان بن جائیں۔

زال ز ابریمن ربید ستیم ما که خریدی جان مارا از عمل

مولانا رومی فرماتے ہیں کہ ہم شیطان کے کید اور مکاریوں سے

اس لئے بچے ہوئے ہیں کہ اے خدا آپ نے ہاری جان کو اس

اندھے نفس کے ہاتھوں سے خرید لیا ہے اور اپنے سائے رحمت میں

لے رکھا ہے ورنہ اس اندھے کی لا مخی شیطان کے ہاتھ میں ہوتی۔

اور یہ اندھا نفس تو خود ظلمت پند اور امارہ بالسوء ہے پھر اس کی

عصاکش اور رہبری اگر شیطان کرتا تو نہ جانے کس چاہ طالت اور

قعر مذلت میں ہلاک کردیتا۔ لہذا اے اللہ ہمیں اس نفس کے حوالہ

نہ فرمائے۔ اس لئے ہم آپ سے وہی دعا مانگتے ہیں جو سرور عالم
صلی اللہ علیہ وسلم نے ہمیں سکھائی کہ

یَا حَیُّ یَا قَیُوْمُ بِرَ حُمَتِكَ اَسْتَغِیْثُ اَصْلِحُ لِیُ شَانِی کُلَّهُ وَ لَا تَکِلْنِی اِلٰی نَفْسِیٰ طَوْفَةَ عَیْنِ اے اللہ اے زندہ حقیق ! اور اپنے بندوں کو سنجالنے والے! میری ہر حالت کی اصلاح فرماد بیجئے اور یہ ای وقت ممکن ہے جب
آپ مجھے میرے نفس کے سپرد نہ ہونے دیں ورنہ جو نفس کے
سپرد ہوگیا اس کا شیطان کے قبضہ میں آنا کیا مشکل ہے کیونکہ نفس
تو شیطان سے بھی بڑا دعمن ہے اور آپ کے نبی صادق المصدوق
صلی اللہ علیہ وسلم نے یہ خبر دی ہے کہ

#### انً اعدا عدوك في جنبيك

تیرا سب سے بڑا دشمن تیرے پہلو میں ہے۔ پس اے اللہ بلک جھیکنے کھر کو بعنی ایک لیے کھی کھرے نفس کے حوالے نہ فرمائے کیونکہ یہ اتنا بڑا دشمن ہے کہ بل مجر میں وار کرتا ہے اور ولی کو فاسق اور مومن کو کافر بنادیتا ہے۔

ٱللَّهُمَّ ٱلْهِمْنِي رُشْدِي وَ أَعِذْنِي مِنْ شَرِّ نَفْسِيٰ

اے اللہ مجھ کو رشد و ہدایت الہام کرتے رہیے اور میرے نفس کے شرے مجھے بیاتے رہئے۔

> تو عصائش ہر کرا کہ زندگی ست بے عصا و بے عصائش کور چیست

ار شان فرر ابل کھ مولانا فرماتے ہیں کہ جو لوگ حیات ایمانی سے مشرف ہیں اور اہل صلاح و اہل تقویٰ ہیں وہ بھی



ہمہ وقت جب آپ کی عصائشی لیمی رہبری و ہدایت و الہامات رشد کے مخاج ہیں تو وہ کور باطن جن کو آپ کی عصائے ہدایت و رہنمائی نصیب نہ ہو کہ نہ خود ہدایت کے راستہ پر ہیں ، نہ ہدایت کی توفیقات و نصرت کی لامخی نصیب ہے اور آپ ان کے عصائش نہیں وہ کس طرح راہ ہدایت اور صراط متنقیم پاسکتے ہیں۔ ان کی مثال اس اندھے کی می ہے جو راہ سے بھی بے خبر ہے اور جس کی لامخی کیگڑ کر کوئی راہ پر چلانے والا بھی نہیں۔

غیر تو هرچه خوش است و ناخوش ست آدمی سوز ست و عین آتش ست

ار رفشان فرد البها كالا مولانا روى الله تعالى سے عرض كرتے ہيں كہ اے الله آپ كے سوا جتنی چيزيں بھی ہيں جاہے وہ مارے دل كو كتنی ہى معبوب ہوں يا اس كے برعكس كتنی ہى ناپنديدہ اور مكروہ ہوں ليكن اگر آپ ان سے خوش نہيں ہيں تو اے الله ہمارا ذوق بھی ہيہ ہے كہ ہے

جو ان کی خوشی ہے وہی اپنی بھی خوشی ہے جا دل تجھے حچوڑا کہ جدھر وہ بیں ادھر ہم ای کو مولانا ایک اور مقام پر فرماتے ہیں ناخوش تو خوش بود برجان من جال فدائے یار و دل رنجان من

اے اللہ جس چیز ہے آپ ناخوش ہیں ہم بھی ای سے ناخوش ہیں اور اس سے ناخوش ہوکر خوش ہیں چاہ ہمارے دل کو وہ کتنی ہی خوشگوار ہو لیکن آپ کی خوشی پر ہم اپنی خوشی کو خوشی خوشی فدا کرنے پر خوش ہیں کیونکہ اپنی مرضی سے زیادہ آپ کی مرضی ہمیں عزیز ہے لبذا ہماری جان مجمی آپ پر فدا اور ہمارا دل بھی جیسا کہ شخ الحدیث مولانا منصورالحق صاحب ناصر سلمہ کا شعر ہے ۔ شخ الحدیث مولانا منصورالحق صاحب ناصر سلمہ کا شعر ہے ۔ عظیم جرم ہے قانون عشق میں ناصر

کیونکہ جو آپ کے عاشق میں اگر آپ کی ناخوشی کی راہوں سے ان کے دل میں بھی کوئی خوشی آجاتی ہے تو وہ غم سے رونے لگتے ہیں کہ آہ میں نے اپنے مالک کو ناراض کردیا اور آپ کو راضی کرنے

کسی کی ان ہے بغیر ان کے آرزو کرنا

رہ او یں سے اپنی خوشیوں کا خون کرتے ہیں تو دل کو عملین کرکے وہ خوش کرتے ہیں تو دل کو عملین کرکے وہ خوش ہوتے ہیں کہ ہمارا دل تو عملین ہوا لیکن ہمارا مالک تو خوش

ہو گیا۔ای کو میں نے اس قطعہ میں بیان کیا ہے \_

رضائے دوست کی خاطر بیہ حوصلے ان کے ہنمی لیوں پیہ ہے گو دل پیہ زخم کھاتے ہیں نفان دول 👐 🕶 🕬 🐪 📆 نام دول

عیب جامع الاضداد میں ترے عاشق خوشی میں روتے ہیں اور غم میں مسکراتے ہیں

اور عزیزم تائب سلمہ کا شعر بھی اس مضمون پر نبایت عدہ ہے کہ اہل دنیا اور اہل اللہ کے غم اور خوشیوں میں زمین و آسان کا فرق ہے۔ اہل دنیا تو گناہوں کی لذت اُڑا کر خوش ہوتے ہیں اور گناہ ہاتھ سے نکل جانے سے غمگین ہوجاتے ہیں اور اہل اللہ کے دل میں اگر بھی گناہ کی ایک ذرّہ خوشی داخل ہوجائے تو ان پر غم کا پہاڑ فوٹ پڑتا ہے اور ساری کا نئات باوجود اپنی وسعت کے ان پر نگ ہوجاتی ہوجاتی ہو ان پر نگ ہوجاتی ہوجاتے ہو ان پر نگ ہوجاتی ہوجاتے ہو ان پر نگ

شب صحرا مہیب ساٹا موت ہو جیسے زندگی پہ محیط یا موت ہو جیسے زندگی پہ محیط یا صدور گناہ سے دل کی تگ فضائے بسیط

اور ای طرح گناہ ہے بچنے میں ان کے دل کو جو غم ہوتا ہے اس غم پر وہ خوش ہوتے ہیں۔ یہ فرق ہے اہل اللہ اور اہل دنیا کے غم اور خوشیوں میں جس کو تائب صاحب نے بہت عمدہ بیان کیا ہے ۔ غم اور طرح کے ہیں طرب اور طرح کے

عشاق کے جینے کے ہیں ڈھب اور طرح کے

تو مولانا فرماتے ہیں کہ جو چیزیں بھی خواہ ہمارے دل کو اچھی گلی ہوں یا بری ، ہمارے دل میں محبوب ہوں یا مکروہ لیکن اے اللہ اگر آپ ان ے راضی نہیں ہیں، تو وہ انسانیت سوز ہیں، ظاہر و باطن کی تباہ کاری میں بالکل آگ ہیں ، اور انسانیت کے شرف و کرامت کو جلاکر خاکشر کرنے والی ہیں کیونکہ اے اللہ جس سے آپ خوش نہیں ہیں وہ سور اور کتے ہے بدتر ہے۔ آپ کو چھوڑ کر اور غیر کا ہوکر کوئی چین ہیں جی سکتا ، نہ مرکے چین پاسکتا ہے کیونکہ ہماری جانوں کا مرکز اور محور اور سہارا صرف آپ ہیں

چپوڑ کر تجھ کو غیر کو چاہوں مرے اللہ یہ پستی میری غیر کو چپوڑ کر تجھے چاہوں رشک جریل یہ ہستی میری

هر کرا آتش پناه و پشت شد هم مجوسی گشت و هم زردشت شد

ار شاہ فرر اول کا مولانا روی فرماتے ہیں کہ جس کے لئے آگ اس کی پناہ ، ٹھکانہ اور سہارا ہوجائے یعنی جو خواہشات نفسانیہ کو اپنی جان کا سہارا بنا رہا ہے یہ گویا شہوت کی آگ کی پوجا



بھی کررہا ہے اور سکھا بھی رہا ہے، یہ ضال بھی ہے اور مضل بھی ہے ، گراہ بھی ہے اور گراہ کرنے والا بھی ہے ، اس کی معصیت لازمہ بھی ہے اور متعدیہ بھی ، یہ بانی ہورہا ہے گناہوں کا لہذا سب کے گناہوں کا بار اس کی گردن پر ہوگا۔

## كُلُّ شيءٍ مَّا خَلَا اللَّهَ بَاطِلٌ إِنَّ فَضْلَ اللَّهِ غَيْمٌ هَاطِلٌ

الر مشاہ فی کہ ہر وہ چیز جو اللہ تعالیٰ کے ماسوی ہے لیعنی جس کا مقصود اللہ نہیں اور جو مقصود حق کا ذریعہ بھی نہیں وہ باطل ، مجاز اور فانی ہے اور حق تعالیٰ کا فضل بی موسلادھار برہنے والا ابر ہے ۔ پس اے باطل اور فانی کے چیز وں سے دل لگانے والو! اس حماقت سے باز آجاؤ اور اللہ تعالیٰ کے فضل و رحمت کے ابر کے بنچ آجاؤ۔

اے خدائے پاک بے انباز و یار دعگیر و جرم مارا در گذار

الرفشان فرسادیا کہ انباز کے معنی میں شریک مولانا روی بارگاہ حق میں عرض کرتے میں کہ اے اللہ آپ کی ذات ہر عیب سے پاک ہے، آپ لاشویك لك میں اور ہارے مولی میں لی جاری دعظیری فرمایئے اور جمیں گناہوں کی دلدل سے نکال کر جاری دلدل سے نکال کر جاری دلدل سے نکال کر جاری کو معاف فرمادیجئے۔

یاد دہ مارا سخن ہائے رقیق کہ ترا رحم آورد آل اے زفیق

مولانا رومی عرض کرتے ہیں کہ اے اللہ آپ بی ہمارے ولی ہیں لہذا آپ ایسے درد انگیز ، دل گداز و رفت آمیز مضامین دعا ہمارے دل میں ڈالئے کہ جو آپ کی رحمت کو جوش میں لائیں، آپ کی رحمت کو جوش میں لائیں، آپ کی رحمت کو احسانا و فصلا واجب کرنے والے ہوں۔ سرور عالم صلی اللہ علیہ وسلم ارشاد فرماتے ہیں :

الله مَ الله السَّلُكَ مُ وَجِبَاتِ رَحْمَتِكَ وَ عَزَائِمَ مَ غُفِرَتِكَ وَالْعَنِيْسَمَةَ مِنْ كُلَّ بِسِ وَالسَّسَلَامَةَ مِنْ كُلِّ الْسِمِ لَا تَسَدَعُ لِي ذَنْبُ وَالسَّسَلَامَةَ مِنْ كُلِّ الْسِمِ لَا تَسَدَعُ لِي ذَنْبُ الله عَفَرْتَهُ وَ لَا هَمَّا الله فَرَجْتَهُ وَلَا حَاجَةً هِي لَكَ رِضًا إِلَّا قَضَيْتَهَا يَا اَرْحَمَ الرَّاحِمِيْنَ هِي لَكَ رِضًا إِلَّا قَضَيْتَهَا يَا اَرْحَمَ الرَّاحِمِيْنَ

موجمه : اے اللہ میں جھے سے سوال کرتابوں ان چیزوں کا جو جیری رحت کو واجب کردیں اور تیری مغفرت کو میرے لئے ضروری کردیں اور موال کرتا ہوں ہر بھلائی میں اپنے حصد کا اور ہر گناہ سے حفاظت کا۔ اے اللہ میرا کوئی گناہ ایسا نہ چھوڑ جس کو تو

بخش نہ دے اور کوئی غم ایبانہ رہنے دے جس کو تو دور نہ کردے اور کوئی حاجت جس میں تیری رضا شامل ہو پوری کے بغیر نہ چھوڑ اے ارحم الراحمین۔

> هم دعا از تو اجابت هم زتو ایمنی از تو مهابت هم زتو

اے اللہ ہمارا دعا مانگنا بھی آپ کے کرم سے ہے اور آپ کا قبول کرنا بھی آپ کی عنایت سے ہے ، اُدْعُونِی کا عکم بھی آپ کے کرم سے ہے اور اَسْفَجِبْ لَکُمْ بھی آپ کا کرم و انعام ہے جس کا ہم کو کوئی استحقاق نہیں اور امن و سکون بھی آپ ہی دیتے ہیں اور خوف و ہیب بھی آپ کی طرف سے ہے۔ مراد سے کہ ایمان بین الحوف والرجا ہے۔ پس سے سکون و اطمینان اور خوف و ہیب دونوں مطلوب ہیں لہذا اے اللہ سے بھی آپ کا انعام عظیم

گر خطا گفتیم اصلاحش توکن مصلحی تو اے تو سلطان سخن

اگر دعا کے آداب و تعبیرات و عنوانات میں ہم سے خطا اور کو تابی ہوگئی ہو اور ہاری کوئی تعبیر و عنوان آپ کو پند نہ آیا ہوتو

آپ تو سلطان سخن ہیں ، کلام کے بادشاہ ہیں ، اپنی رحمت سے ہماری اصلاح فرماد بیجئے اور ہمارے ول میں وہ عنوان و تعبیر ڈال دیجئے جو آپ کو پیند ہو۔

> کیمیا داری که تبدیلش کنی گرچه جوئے خوں بود نیلش کنی

اے اللہ آپ کی رحمت عجیب کیمیاء ہے جو ہمارے برے اخلاق و اعمال اور سیئات و رذائل کے دریائے خون کو حسنات و فضائل کے دریائے نیل ہے تبدیل کر سمتی ہے بعنی آپ ہمارے اخلاق رذیلہ کو اخلاق حمیدہ سے تبدیل کرنے پر قادر ہیں۔ کیمیا اس کو کہتے ہیں جو قلب ماہیت کردے اور بیان قدرت کا مقصد ظہور قدرت کی درخواست ہے بعنی مولانا کے اس بیان میں یہ مضمون دعا پوشیدہ ہے درخواست ہے بعنی مولانا کے اس بیان میں یہ مضمون دعا پوشیدہ ہے کہ اے اللہ آپ بس ہمیں تبدیل کرنے کا ادادہ فرمالیں پھر آپ کے ادادہ پر مراد کا تخلف محال ہے اور ترتب لازم ہے لہذا پھر ممارے اخلاق رذیلہ کو اخلاق حمیدہ بننے سے کوئی روک نہیں سکتا۔ ہمارے اخلاق رذیلہ کو اخلاق حمیدہ بننے سے کوئی روک نہیں سکتا۔ آپ کے ادادہ کے بعد یہ قلب ماہیت لازم ہے جیسا کہ مولانا نے آپ کے ادادہ کے بعد یہ قلب ماہیت لازم ہے جیسا کہ مولانا نے ایک اور مقام پر فرمایا ہے

کیست ابدال آنکه او مبدل شود خمرش از تبدیل بزدان خل شود مولانا فرماتے ہیں کہ ابدال کون ہے؟ جس کے اظلاق رؤیلہ افلاق حمیدہ سے بدل جائیں جیسے دنیوی شراب ہیں اگر تھوڑا سا سرکہ ذال دیا جائے تو پوری شراب سرکہ بن جاتی ہے۔ ای طرح ابدال وہ ہے جس کے رذائل و سیئات کی شراب اللہ تعالیٰ کی رحمت سے حینات و فضائل سے تبدیل ہوجائے اور جب شراب سرکہ بن گئی تو پھر اس کو شراب کہنا جائز نہیں۔ ای طرح جب کوئی گنہگار اللہ والا ہوگیا تو اب یہ کہنا جائز نہیں کہ پہلے یہ ایسے ویسے تھے ۔ اللہ والا ہوگیا تو اب یہ کہنا جائز نہیں کہ پہلے یہ ایسے ویسے تھے ۔ طعنہ نہیں ماضی کا دیا جائے کہ ہم لوگ شہار طرح کے تھے ہیں اب اور طرح کے

ایں چنیں میناگری ہا کار تست ایں چنیں انسیرما ز اسرار تست

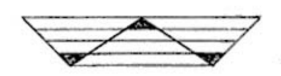
الی الی بینا گری و صنائی اے خدا آپ ہی کا کام ہے کہ مٹی سے کیے کیے مٹی سے کیے خوبصورت نقش و نگار آپ پیدا فرماتے ہیں اور نطفہ کے ناپاک پانی پر صورت گری فرما کر مردہ منی کو آپ حسین انسانی وجود بخشتے ہیں اور گئے سے شکر اور لکڑی کی شاخوں سے کھل پیدا فرماتے ہیں۔



دہد نطفہ را صورتے چوں پری
کہ کردہ ست برآب صورت گری
شکر از نے میوہ از چوب آوری
از منی مردہ بت خوب آوری

اور اخلاق رذیلہ کے دریائے خون کو اخلاق حمیدہ کے دریائے نیل سے تبدیل فرماتے ہیں اور تمام ظاہری و باطنی امراض لادواکی انسیر آپ کے قبضہ قدرت میں ہے ۔

گر تو چاہے پاک ہو مجھ سا پلید فضل سے تیرے نہیں کچھ بھی بعید سینکڑوں کو تو کرے گا جنتی ایک میں سہی ایک میں سپی



یارب این مبخشش نه حد کار ماست لطف تو لطف خفی را خود سراست

ال فشَّان قُـرْ صَاجِبًا كنَّكَ مُولانا روى بارگاه حَنَّ مِن عَرضَ کرتے ہیں کہ اے ہمارے رب آپ کی بخششیں اور عنایات و الطاف هارے اعمال و عبادات کا ثمرہ و معاوضہ و جزا نہیں ہو سکتے لینی ہم به نبین کهه کتے که جمارا نماز روزه حج و عمره اور نوافل و حلاوت سبب ہے آپ کے انعامات کا کیونکہ جارے ہر عمل میں فیہ نظر سے اور ریا و عدم اخلاص و شهرت و جاه وغیره نفس کی آمیز شوں کا احتمال ہ۔ ہارا کوئی عمل آپ کی عظمت کے لائق شہیں ہے کیونکہ آپ کی عظمت غیر محدود ہے اور ہمارے اعمال محدود اور ناقص بیں اور محدود و ناقص غیر محدود کا حق ادا کر ہی نہیں سکتا ۔ پس حقوق عظمت غیر محدود کا ادا کرنا محال ہے کیونکہ اس سے غیر محدود کا محدود ہونا لازم آتا ہے کہ محدود ہی محدود کا احاطہ کر سکتا ہے۔ پس جب عظمت البیہ غیر محدود ہے اور ہم محدود ہیں ، ہمارے اعمال

محدود ہیں لبذا ادائے حق عظمت الہید کے لئے ہمارے اعمال کا ناکافی
اور نا قابل ہونا عقلاً ثابت ہو گیا لبذا مولانا رومی کی نظر کہاں تک
پہنچ گئی کہ فرمایا اے ہمارے رب آپ کی یہ بخشیں اور مہربانیاں
ہمارے اعمال کا متیجہ و شمرہ و کھل نہیں ہیں یعنی آپ کی عنایات اور
نزول رحمت کا سبب ہماری عبادات نہیں ہیں۔ پھر کیا سبب ہے ؟
فرماتے ہیں ۔

## لطف تو لطف تحفی را خود سزا ست

آپ کی عنایات ظاہرہ آپ کی عنایات مخفیہ کے مظاہر ہیں یعنی آپ کے جو الطاف و کرم ہمارے اوپر ظاہر ہیں بصورت توفیقات اعمال صالحہ ، التزام طاعات و اجتناب عن المعاصی اور صحت و عافیت وغیرہ اس تمام رزق ظاہری و باطنی کے پیچھے آپ کا لطف پوشیدہ ہے ، ان عنایات ظاہرہ کا سبب آپ کا لطف مخفی ہے ، آپ کی ظاہری مہربانی کا سبب آپ کا لطف مہربانی کا سبب آپ کی پنہاں مہربانی ہے ، ہمارے اعمال نہیں طاہری مہربانی کا سبب آپ کی پنہاں مہربانی ہے ، ہمارے اعمال نہیں ہیں ۔ میراشعر ہے ۔

مری بے تابی دل میں انہیں کا جذب پنہاں ہے مرا نالہ انہیں کے لطف کا ممنون احساں ہے

آپ کی یاد میں ہماری بے تابی و اشکباری آپ کے جذب کرم ہی کی ممنون احسان ہے۔ غرض آپ کے جو الطاف و عنایات ہم پر ظاہر

ہوتے ہیں وہ آپ کی مخفی عنایات کا عکس اور بر تو ہیں جیسے ہم لوگ سس يركوئي احسان اور شفقت كرنا جائتے بين تو يہلے دل ميں محبت كا ایک یوشیدہ احساس ہوتا ہے۔ پھروہ شفقت کسی شکل میں ظاہر ہوتی ہے ، پہلے قلب میں محبت آتی ہے پھر اس کا ظہور قالب سے ہوتا ہے۔ تو جب مخلوق کے اندر یہ خاصیت ہے کہ ہمارا لطف ظاہر ہارے لطف باطن کا متیجہ ہوتا ہے تو اے اللہ آپ کی جو ظاہری مبربانیاں اور انعامات ہم پر ہیں وہ آپ کے لطف مخفی اور یوشیدہ كرم كے عكاس كيوں نہ ہول گے۔ يہلے الله كا ارادہ ہوتا ہے جو مخلوق سے مخفی ہو تا ہے پھر ان کے انعامات و عنایات کا ظہور ہو تا ہ۔ اس کا سبب ہارے اعمال و عبادات اس کئے نہیں ہو سکتے کیونکه الله کی عظمت غیر محدود کا حق جارے ناقص و محدود اعمال ے ادا نہیں ہوسکتا۔ لہذا اللہ کی عطا کے لئے ہم یہ نہیں کہہ علق کہ یہ ہمارے فلال مجاہدے کی وجہ سے ملی ہے یا ہم نے اتنے سال بزر گوں کی صحبت اٹھائی ہے یا ہم نے اتنی محنتیں کی ہیں تب ہمیں یہ سب ملا ہے۔ اللہ تعالیٰ کی عنایات کو اینے اعمال کی طرف منسوب كرنا ناشكرى ب جيها كه حكيم الامت نے تغير بيان القرآن كے عاشيه مين قرماياكه أن بعض المغترين من الصوفياء و السالكين ينسبون كمالاتهم الى مجاهداتهم فهذا عين الكفران بعض نادان صوفی اینے کمالات کو این مجاہدات کی طرف منسوب کرتے ہیں کہ

ہم نے اتنے دن شخ کے ساتھ گذارے یا اتنے دن ہم نے محنت کی اس وجہ سے ہمیں یہ انعام ملا ، کیم الامت فرماتے ہیں کہ یہ میں کفران نعمت ہے ، میں ناشکری ہے۔ لہذا یوں مت کہو بلکہ یہی کہو کہ اے اللہ ہمارے مجاہدات اس قابل نہیں سے کہ آپ اس کے متجہ کے طور پر ہمیں یہ انعامات عطا فرماتے بلکہ آپ کی عطاکا سبب صرف آپ کی عطا ہے ، آپ کی رحمت کا سبب صرف آپ کی رحمت کا سبب صرف آپ کی رحمت ہا سبب مرف آپ کی رحمت ہے ، آپ کی رحمت کا سبب صرف آپ کی رحمت ہا سبب مرف آپ کی رحمت ہیں کا کرم ہے، ہمارا عمل رحمت ہے ، آپ کی رحمت کا سبب صرف آپ کی رحمت ہیں ہے۔

بن اسرائیل کے ایک شخص نے دو سو برس عبادت کی تھی اور جب اس سے کہا گیا کہ اللہ کی رحمت سے تمہاری مغفرت ہوگ تو اس عابد نے کہا کہ نہیں ہم نے تو دو سو سال عبادت کی ہے ، عبادت سے ہم کو بخش طے گی ، کیا ہماری دو سو برس کی عبادت ضائع ہوجائے گی تو اللہ تعالی اس کو دوزخ کے قریب سے گذاریں شائع ہوجائے گی تو اللہ تعالی اس کو دوزخ کے قریب سے گذاری اور گری سے اس کو شدید پیاس لگ جائے گی۔ آگ کی لیٹ اور گری سے اس کی ڈبان باہر آجائے گی تو وہ فرشتہ سے کیے گا کہ پائی پلادو۔ فرشتہ اس کو ایک پیالہ پائی پیش کرے گا اور کیے گا کہ پہلے بلادو۔ فرشتہ اس کو ایک پیالہ پائی بیش کرے گا اور کیے گا کہ پہلے بلادو۔ فرشتہ اس کو ایک پیالہ پائی بیش کرے گا اور کیے گا کہ پہلے بلادو۔ فرشتہ اس کی عبادت دے دو تو ایک پیالہ پائی طے گا۔ وہ ایک گا پیلے بیائی کے عوض دو سو برس کی عبادت دے دو تو ایک پیالہ پائی کے عوض دو سو برس کی عبادت دے دے دے گا۔ اس کے پیالے پائی کے عوض دو سو برس کی عبادت دے دے داک اس کے پیالے پائی کے عوض دو سو برس کی عبادت دے دے داک اس کے پیالے پائی کے عوض دو سو برس کی عبادت دے دے داک اس کے پیالے پائی کے عوض دو سو برس کی عبادت دے دے داک اس کے پیالے پائی کے عوض دو سو برس کی عبادت دے دے داک اس کے پیالے پائی کے عوض دو سو برس کی عبادت دے دے داک اس کے پیالے پائی کے عوض دو سو برس کی عبادت دے داک کا۔ اس کے پیالے پائی کے عوض دو سو برس کی عبادت دے درے گا۔ اس کے پیالے پائی کے عوض دو سو برس کی عبادت دے درے گا۔ اس کے پیالے پائی کے عوض دو سو برس کی عبادت دید دیا گیا۔

بعد اس کو پھر پیاس لگے گی تو وہ پھر یانی مائلے گا۔ فرشتہ کہے گا کہ اب این عبادت لاؤ تو یانی ملے گا۔ تمباری دو سو برس کی عبادت پیاس میں ایک پیالہ یانی کے برابر نہیں۔ بتاؤ تم نے دنیا میں کتنا یائی پیا ہے الله كار لبذا يه كبنا غلط ب كه بم عبادت س بخش جائي ع بكه الله کی رحت سے بخشے جائیں گے کیونکہ جاری مجموعی عبادات مجمی الله تعالیٰ کی ایک ادفیٰ نعت کا سبب ، معاوضه اور بدله نهیں ہو سکتیں۔ اب میہ اللہ کا کرم ہے کہ وہ مجاہدات کی توقیق دے اور ان کو قبول فرمالے اور اس سے صلاحیت پیدا کردے ، مجاہدات سے صلاحیت پیدا ہوتی ہے افذ نور کی ، لیکن یہ سب اسباب ہیں جیسے زمین یر محنت کی ، بل جو تا ، کنکر پھر بٹائے تو غلہ پیدا ہو گیا ۔ایے ى ول كى زمين ير محنت كى ، اخلاق رؤيله كے ككر چر نكالے ، برائیوں سے توبہ کی ، گناہوں کے تقاضوں کو برداشت کیا اور ان پر عمل نہیں کیا تو اس عم سے صلاحیت پیدا ہوتی ہے جذب تجلیات الهيد کي اليكن اس كو سبب مت كهو بس مد كهو كديد توفيق محامده مجمى انہیں کے کرم سے ہے ، اگر خدا توقیق نہ دیتا تو ہم گناہوں کے تقاضوں سے مغلوب ہو کر گناہ کر لیتے لیکن گناہوں کے تقاضوں کے باوجود گناہوں سے بیچنے کی اللہ نے جو ہم کو ہمت و توفیق عطا فرمائی یہ بھی جارا کمال تبیں، اللہ کا کرم ہے البذا ابتداء تا انتہا اللہ کی عطا ہی عطا ہے \_

مری طلب بھی انہیں کے کرم کا صدقہ ہے قدم یہ اٹھتے نہیں ہیں اٹھائے جاتے ہیں

ای کو مولانا رومی فرماتے ہیں کہ اے ہمارے رب آپ کے انعامات و الطاف ظاہرہ کا سبب آپ کا لطف پنہاں ہے ، ہمارے انعامات کی لطف فراوال کے لائق نہیں بلکہ آپ کا لطف ففی ہی ان الطاف ظاہرہ کے لائق ہے یعنی آپ کا پوشیدہ کرم ہی سبب کی ان تمام انعامات کا جو ہم پر ظاہر ہورہے ہیں۔

دیکھو جیسے ایک پوشیدہ کرم اللہ نے مولانا حافظ داؤد اور ان کے
رفقاء پر کیا جو ری یونین سے آئے ہیں ورنہ کبال ری یونین اور
کہال کراچی۔ انہول نے خواہش ظاہر کی کہ مثنوی کا درس ہوجائے
اور درس مثنوی شروع ہوگیا۔ بعض بندوں کو اللہ تعالی طلب دیتے
ہیں اور اس طلب کی برکت سے دین کا کام شروع ہوجاتا ہے لیکن
میے طلب بھی اللہ کے مخفی کرم ہی کا صدقہ ہوتی ہے ، وہ نہ چاہیں تو
طلب ہی نہ پیدا ہو۔ پس کام وہ بناتے ہیں ، نام ہمارا ہوتا ہے۔

دست گیر از دستِ ما مارا بخر پرده را بردار و پرده ما مدر

ار شاہد فر دادیا کہ وست گیر معنی ہاتھ بجزنے والا،

مدد کرنے والا ، خریدن معنی خریدنا ، بخ اس کا امر ہے لیعنی خرید لیجئے۔ بردار بدار تھا ، ضرورت شعری کی وجہ سے بر لگادیا گیا جس کے معنی ہیں قائم رکھئے۔

مولانا رومی اللہ تعالی سے عرض کرتے ہیں کہ اے دستھیر، اے مدد کرنے والے میرے ہاتھ سے مجھ کو خرید کیجئے لیعنی مارا ہاتھ کپڑ کیجئے اور ہمارے ہاتھ کی جو طاقتیں گناہوں میں ملوث ہورہی ہیں تو گویا ہم اینے ہاتھوں گناہوں کے ہاتھ فروخت ہو چکے ہیں لہذا آب جارے ہاتھوں سے ہم کو خرید کیجئے اور گناہوں سے ہم کو چھڑا لیجئے ۔ بہت عبرت اور خوف کا مقام ہے کہ انسان اینے ہاتھوں اللہ کے غضب اور نافرمائی میں مبتلا ہو تا ہے اور گناہوں کی گندگی سے اس کا ظاہر بھی نایاک ہوجاتا ہے اور باطن بھی نایاک اور ستیاناس ہوجاتا ہے ، قلب و قالب دونوں گناہوں سے برباد ہوجاتے ہیں ، سکون بھی چھن جاتا ہے۔ کیا بتاؤں گنہگار کی زندگی کس قدر تلکخ ہوتی ہ۔ تو مولانا روی نے فرمایا کہ اے دھیر ، اے مدد کرنے والے ، ہم کو ہمارے ہاتھوں کے حوالہ نہ سیجئے اور ہمارے ہاتھوں سے ہم کو خرید کر یعنی اینی مدد خاص ہارے شامل حال فرماکر گناہوں ہے ہم كو نجات ولا ديجئ - اگر آب نے جميل جارے نفس كے حواله كرديا تو ہم ایسے نالائق ہیں کہ اینے ہاتھوں سے اپنے یاؤں پر کلہاڑی مار لیں کے لہذا آپ جارا ہاتھ بکڑ کیجئے اور ہمیں این نافرمانی نہ کرنے

دیجے کیونکہ ہمارا ہاتھ تو گندگی میں جاتا ہے ، گندے گندے کاموں
کی طرف بڑھتا ہے جیسے چھوٹا بچہ اپنی اماں سے کہہ دے کہ اے
اماں میں نادان ہوں ، میری تو فطرت ہی خراب ہے ، میرے اندر
بھلے بُرے کی بھی تمیز نہیں ۔ پس اگر میں پیشاب پافانے میں ہاتھ
ڈالوں تو قبل اس کے کہ وہ گندگی میں ملوث ہو اس وقت آپ میرا
ہاتھ بکڑ لیا کیجے۔ تو اے خدا اس وقت ماں اس کی کسی حفاظت
کرے گی۔ اے اللہ آپ تو ماؤں کی محبت اور مامتا کے خالق ہیں ۔
مادراں را مہر من آموختم

ماؤں کو محبت کرنا تو آپ ہی نے سکھایا ہے لہذا ہم آپ سے فریاد کرتے ہیں اللّٰهُم وَاقِیَةً کُوَاقِیَةِ الْوَلِیْد (الحدیث) کہ آپ ہماری ایس حفاظت کیجئے جیسے ماں اپنے چھوٹے بچہ کی کرتی ہے کیونکہ اے خدا مومن کے لئے دنیا ہیں اس سے بڑھ کر کوئی ذلیل ترین کام نہیں کہ وہ آپ کی نافرمانی کرکے اپنے قلب اور قالب کو ناپاک کرلے اور آپ سے دور ہوجائے لہذا اے اللہ ہمیں ہمارے نفس کے حوالہ نہیں جھڑا لیجئے اور اپنی خاص مدد شامل حال کرکے نفس کے ہاتھوں سے ہمیں چھڑا لیجئے ہے۔

پرده را بردار و پرده ما مدر

جارے اندر گناہوں کے جو تقاضے اور گناہوں کا جو خبیث ذوق ہے

ال پر اپنی رحمت اور ستاری کے پردے کو قائم رکھئے ، اس پردہ کو
اٹھنے نہ دیجئے ، اپنی ستاری اور پردہ پوشی کا پردہ نہ کھاڑیئے یعنی
ہمارے عیبوں کو ظاہر نہ سیجئے ورنہ ہم ذلیل و رسوا ہوجائیں گے
کیونکہ اے اللہ گناہوں پر مسلسل اصرار کی وجہ سے آپ جس سے
انقام لیتے ہیں تو اس کا پردہ ستاریت مچاڑ دیا جاتا ہے اور وہ سارے
عالم میں رسوا ہوجاتا ہے لہذا

اے خدا ایں بندہ را رسوا مکن گر بدم من سر من پیدا مکن

اے اللہ اپنے اس بندہ کو رسوا نہ سیجئے۔ اگرچہ میں انتہائی نالا کُل ہوں لیکن میری نالا تقوں اور میرے عیبوں کو اپنے بندوں پر ظاہر نہ سیجئے۔

> باز خر مارا ازیں نفس پلید کاردش تا استخوان ما رسید

ار شاھ فرھ اوپا کے مولانا روی بارگاہ خداوندی میں عرض کرتے ہیں کہ اے خدا میں اتنا نالا کُق ہوں کہ میں نے خود کو انس کے ہاتھوں فروخت کردیا ہے اور میں نفس کا غلام بن چکا ہوں لیکن اے خدا آپ ارحم الراحمین ہیں اس ناپاک نفس سے مجھے دوبارہ

خرید لیجئے۔ کیوں؟ اس کئے کہ بیہ ظالم نفس گوشت تو کاٹ کے کھا گیا ، بڈی رہ گئی تھی تو اب اس کی حچری بڈی تک پہنچ رہی ہے۔ اگر بڈی بھی کھا جائے گا تو پھر میں کیا رہوں گا۔ مراد بیہ ہے کہ نفس کی بُری بُری خواہشات نے ہمارے دین کو تباہ کردیا ہے لہذا اے اللہ میری مدد فرمائے اور نفس کے چنگل سے مجھے رہائی ولائے ہے

> از چو ما بیچارگال ایل بند سخت که کشاید جز تو اے سلطان بخت

لفس کے اس خت قید و بند ہے ہم جیسے عاجزوں کو سوائے آپ کے کون رہائی ولا سکتا ہے۔ ہم تو نفس کی سخت بند شوں اور کرے کرے تقاضوں میں گھرے ہوئے ہیں۔ چاروں طرف سے نفس نے ہمیں باندھ رکھا ہے لبندا ہم بے چاروں ، عاجزوں کو نفس کی سخت بند شوں سے آزادی عنایت کرنا صرف آپ کی رحمت کا کام ہے۔ ایس اے ہماری قستوں کے بادشاہ! نفس کے کرے تقاضوں کی رسیوں ہے ہمیں سوائے آپ کے کون کھول سکتا ہے۔ آپ ہمارے نصیبوں کے سلطان ہیں۔ اگر ایک بدمعاش ، مجرم ، کمینے اور ذلیل و نصیبوں کے سلطان ہیں۔ اگر ایک بدمعاش ، مجرم ، کمینے اور ذلیل و خوار پر آپ اپنی ایک نگاہ کرم ڈال دیں تو ای وقت اس کا نصیب جواگ اور اس کا کام بن جائے گا اور ای لحمہ وہ نفس کے قید و بین ہی جائے گا ور ای بید میلان میں جتال کا جد دہ نفس کے قید و بید سے رہائی یاجائے گا۔ وہ دل جو گناہوں کے شدید میلان میں جتال

تھا آپ کی نگاہ کرم کے بعد اس کو گناہوں کا وہ شدید میلان نہیں ہوتا جتنا عام لوگوں کو ہوتا ہے ، بس بلکا سا ایک طبعی میلان ہوگا کین اے اللہ آپ کی مہربانی ہے اس کو قابو میں رکھنا آسان ہوجاتا ہے کیونکہ آپ کے کرم سے حسن مجازی کی فنائیت اور فانی اجسام کے اندر کی گندگی اس کو نظر آجاتی ہے جس سے فانی جسموں سے ایک نفرت طبعیہ اے اللہ آپ اس کو عطا فرما دیتے ہیں کیونکہ انسان عقل کے بل بوتے ہر کب تک لڑے گا ، عقلی استدلال کے یاؤں بہت کمزور ہوتے ہیں۔ اس کئے اے اللہ ہمیں گناہوں سے طبعی کراہت نصیب فرماد بیجئے تاکہ گناہوں سے بچنا آسان ہوجائے۔ورنہ حسن فانی کی ملمع سازی کا فریب ٹرے ٹرے تقاضوں کو اور شدید کردیتا ہے گر جس پر اے خدا آپ فضل فرمادیں تو اس کو نظر آجاتا ہے کہ ان فانی جسموں کی چیک دمک ظاہری ہے ، اندر کو تجرا ہوا ہے جیسے کوئی یاخانہ پر سونے اور جاندی کا ورق لگادے۔ جو ورق کی چک دمک سے دھوکہ کھائے گا وہ یاخانہ ہی یائے گا لہذا اے نفس بالوں اور گالوں سے اور رانوں سے دھوکہ نہ کھا درنہ پیشاب یاخانہ کی گندگی تک پہنچنا پڑے گا اور یہ تو جسمانی اور حسی بے عزتی ہوئی لیکن اگر اے اللہ آپ نے ستاری نہ فرمائی تو ہم مخلوق میں بھی ذلیل ہوجائیں گے کیونکہ ستاریت ہارے اختیار میں نہیں ہے کہ جب تک ہم جاہیں اینے عیب کو چھائیں بلکہ یردہ ساریت اے اللہ

آپ کے اختیار میں ہے، جب چاہیں ہٹا دیں اور ساری دنیا ہاری رسوائی کا تماشہ دکھے لے۔ ای لئے مولانا رومی دعا فرماتے ہیں کہ نفس کی چالوں اور مکاریوں اور اس کے بُرے بُرے تقاضوں کی قید سے اے اللہ آپ کے سوا کون نجات دلا سکتا ہے کیونکہ تقلیب ابصار ہے گناہ حسین اور نیکیاں بُری معلوم ہونے لگتی ہیں ۔ حدیث پاک کی دعا ہے اللہ م اُرِفَا الْحَقَّ حَقًّا وَارْزُقُنَا اتِبَاعَهُ اے اللہ حق کو وَرُنَا الْبَاطِلُ بَاطِلاً وَارْزُقْنَا اجْبَنَابَهُ اور باطل کو باطل دکھا اور اس سے اجتناب اور پر ہیز وَرْنَ الْبَاطِلُ بَاطِلاً کی توفیق کا رزق دے دے یعنی رزقِ اتباع خیرات و حسنات نصیب فرما اور رزق اجتناب عن الباطل بھی نصیب فرما۔ اپنی رضا کے فرما اور رزق اجتناب عن الباطل بھی نصیب فرما۔ اپنی رضا کے اعمال سے حفاظت نصیب فرما۔

ایں چنیں قفل گراں را اے ودود کہ تو اندجز کہ فضل تو کشود

الرفشاھ فر ھاجا کھ مولانا روی فرماتے ہیں کہ ہمارے نفس نے گناہوں کے اور بُری بُری خواہشات کے ایسے بھاری تالے لگائے ہوئے ہیں کہ اس محبت کرنے والے اللہ ہم آپ کا راستہ چلنا چاہتے ہیں ، اللہ والا بنتا چاہتے ہیں لیکن خواہشات کے یہ تالے ہمیں آگے نہیں بڑھنے دیتے لہذا سوائے آپ کے فضل کے کون ان

تالوں كو كحول سكتا بِ اللَّهُمَّ افْتَحْ اَقْفَالَ قُلُوٰبِنَا بِذِكُوكَ اے الله جارے دلوں کے تالوں کو کھول دے اینے ذکر سے۔ اے اللہ جب آپ کا فضل این یاد اور ذکر کی توفیق دے گا تب ہی خواہشات نفسانی کے دل پر لگے ہوئے یہ تالے کھلیں سے ورنہ نفس کے ان بھاری تالوں کا کھلنا مشکل ہے یعنی ان گندے تقاضوں اور گناہوں سے نجات ملنا مشکل ہے جو اللہ کی راہ کی سب سے بڑی رکاوٹ اور جاب ہیں ۔ حضرت موی علیہ السلام سے سی أمتی نے يو جھا كه الله تک پہنچنے کا کیا طریقہ ہے تو اللہ تعالیٰ کی طرف سے حضرت موی عليه السلام كو بذريعه وحي جواب عطا جواكه ذغ نَفْسَكَ وَ تَعَالُ لَفْسِ کی حرام خواہشوں کو جھوڑ دے اور میرے باس چلا آ۔ بس یبی نفس الله كى راه كا حجاب ب ورنه الله كا راسته بالكل آسان اور صاف ب-جب تک خواہشات نفسانیہ سے نجات نہیں ملے گی اللہ کے راستہ کے تالے نہیں کھل کتے۔ مولانا فرماتے ہیں \_

> تا ہوا تازہ ست ایماں تازہ نیست کیں ہوا جز قفل آں دروازہ نیست

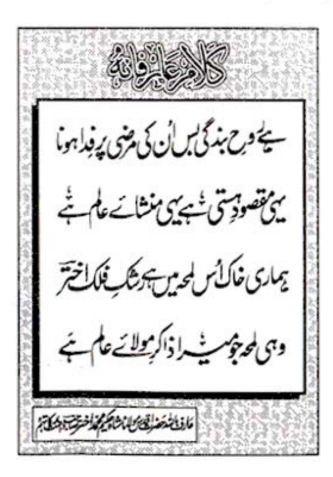
جب تک خواہشات نفسانیہ تازہ اور ہری مجری ہیں تب تک ایمان سر سبز و تازہ نہیں ہوسکتا کیونکہ یہ خواہشات ہی بارگاہ حق کے دروازہ کا تالہ ہیں۔ جب یہ تالہ کھولو گے تب ہی بارگاہ حق میں

رسائی ہو سکتی ہے اور عموماً جوانی ان ہی چیزوں میں مشغول ہو جاتی ہے اور جوانی کا وہ بہترین زمانہ جب خواہشات کا عالم شاب اللہ یر فدا كركے انسان اپني روح ميں ايك غير فائي عالم شاب اور غير فائي بہار لا سکتا ہے وہ زمانہ عموماً خواہشات کی فائی بہار کی فائی لذتوں کی نذر ہوجاتا ہے۔کاش یہ جوان کچھ دن کسی صاحب نسبت کی صحبت میں رہ کر جوائی اللہ یر فدا کرتے اور خواہشات کے تالے توڑ دیتے تو الی لذت قرب اور ایمان کی حلاوت ملتی جس کے سامنے دونوں جہان کی لذتیں گرد معلوم ہو تیں لیکن فانی لذتوں کا فریب اہل اللہ کے پاس نہیں رہنے دیتا اور بعضے لوگ جو بزرگوں سے بھا گے ہیں وہ این نفس کے گندے تقاضول کی وجہ سے بھاگے ہیں کیونکہ وہ جانتے ہیں کہ وہاں رہیں گے تو گناہ کیے کریں گے اور ای لئے وہ ذكر الله مجى نہيں كرتے كه كہيں نبيت مع الله زيادہ قوى نه موجائے اور گناہ چھوٹ جائیں اور ان سے شیطان بھی یہی کہتا ہے کہ ذکر مت کرو ، ذکر کرنے سے اللہ سے تعلق قوی ہوگا پھر گناہ کیے كرو م اور ايها تمخص توبه بھى نہيں كرتاكه اگر توبه كرليں كے تو مچر دوبارہ گناہ کیے کریں گے ، کچھ دن پیٹ بھر کے گناہ کراو اس کے بعد پھر توبہ کرلینااور محد سنجال لینا حالانکہ کیا گارنی ہے کہ موت مسجد سنجالنے بھی دے گا۔ بہر حال اگر مہلت مل بھی گئی تو ان کا بیہ حال ہو تا ہے \_



پاس جو کچھ تھا وہ صرف ہے ہوا اب نہ کیوں مسجد سنجالی جائے گ

چلو آخری عمر کے تجدے بھی رائیگال نہیں جاتے ، یہ بھی نعمت ہیں لیکن جنہوں نے اپنی جوانی اللہ پر فدا کی ہے جس کی برکت سے ان کی روح پر جو ایک غیر فانی عالم شاب طاری ہے اس کی لذت کو کوئی سمجھ بھی نہیں سکتا۔ اس کے برعکس جو لوگ گناہ سے نہیں بچتے تو گناہوں کے اٹیم بم ان کی روحانیت کے شہر کو بالکل ہیرو شیما کردیتے ہیں۔ اللہ پناہ میں رکھے۔



فغان دول کیسی میسی (۱۱ کاسی کیسی (از کامن جائے رون کا

هر دمین هشاچات روهی ۲۹ رجب الرجب سایماه مطابق ۱۹ فروری ۱۹۹۱ه بروز بغنه بعد نماز مشا بمقام خافقاه لدادیه اثر نیه گلشن اقبل۲ کراچی

ماز خود سوئے تو گردانیم سر چوں توئی از ما بما نزدیک تر

الرفشاك فشر صابيا كله مولانا روى بارگاه خداوندى ميں عرض كرتے ہيں كہ اے اللہ ہم نے افي ذات سے بيزارى ظاہر كرك اپنا رُخ آب كى طرف كرليا ب يعنى جو توجه جميل اين ذات یر اور اینے دست وبازو پر تھی کہ ہم گناہ سے بحبیں گے لیکن ہم این آپ سے اب بالکل بیزار اور مایوس ہو کے بیں لہذا اب آپ کی طرف آسرالگارہے ہیں ، آپ کی طرف دیکھ رہے ہیں کہ رہا ہاری مدد کو آئے جیسے بچہ اپنی بوری طاقت سے اغوا کرنے والے غنڈے ے لڑا کیکن آخر میں اس غندہ نے کلائی مروڑی اور دبوج کر اپنی جولی میں ڈال لیا ، اس وقت بچہ اینے آبا بی کا سہارا تلاش کر تا ہے کہ ایا آئے اور اس کو جھولی ہے چھین لے ۔ آج کل بیوں کو اغوا كرنے والے ان كے منه ميں كيرا محولس ديتے ہيں اور كار ميں بيفا كر أنكهون يريش بانده ديت بين - اى طرح نفس و شيطان تبحى 51-240CP \*\*\* (51) \*\*\* (51) 615

آنکھوں پر شہوت اور بُری خواہشات کی پی باندھ دیے ہیں پھر اس کو نظر بی نہیں آتا کہ حق کس طرف ہے اور آو و فغال ، نالہ و فریاد اور دعا ہے روکنے کے لئے معصیت و شہوت کا کیڑااس کے دل میں مخونس دیے ہیں تاکہ یہ دعا بھی نہ کرے ، اللہ ہے پناہ بھی نہ باتگے لئین آپ کی توفیق ہے ہم نے اپنا رخ اے اللہ آپ کی طرف کرلیا ہے چونکہ ہماری ذات ہے زیادہ آپ ہم ہے قریب ہیں اور مصیبت میں آدمی ایخ قریب بی کو مدد کے لئے بلاتا ہے۔ اے اللہ آپ میں آدمی ایخ قریب بی کو مدد کے لئے بلاتا ہے۔ اے اللہ آپ میرے نشس ہے ، میری روح ہے ، میری رگ گردن سے بھی زیادہ قریب ہیں۔ آپ نے قرآن پاک میں فرمایا ہے کہ قریب ہیں۔ آپ نے قرآن پاک میں فرمایا ہے کہ

## نَحْنُ ٱقْرَبُ إِلَيْهِ مِنْ حَبْلِ الْوَرِيْدِ

میں تمہاری رگ جان سے بھی زیادہ قریب ہوں۔اے اللہ جب
آپ ہماری جان سے بھی زیادہ قریب ہیں تو اقرب کا حق زیادہ ہوتا
ہے لیکن ہم کتنے نالائق ہیں کہ پھر بھی آپ پر جان فدا نہیں
کرتے اور گناہوں کے تقاضوں کو برداشت نہیں کرتے اور آپ کو
ناخوش کرکے اپنے نفس کو خوش کرتے ہیں جب کہ ہم سے زیادہ
آپ ہمارے نزدیک ہیں ، آپ کے مقابلہ میں ہماری جان اور ہمارا
نفس بھی ہم سے دور ہے۔ اس لئے ہم نے سارے جہان سے رُخ
بھیر کر اب آپ پر اپنی نظر جمالی ہے اور ہم آپ بی کو پکارتے ہیں

کیونکہ الاقرب فالاقرب کے تحت آپ کا حق سب سے زیادہ ہے اس لئے اگر ہم اپنی جان کو شہادت کے لئے پیش کرکے جان آپ پر فدا کردیں تو یہ آپ کا حق ہے کہ جان اپنے قریبی مولی پر فدا کی لیکن حق پھر بھی ادانہ ہوگا کیونکہ

> جان دی دی ہوئی ای کی تھی حق تو یہ ہے کہ حق ادا نہ ہوا

باچنیں نزد کی دوریم دور در چنیں تاریکئے بفرست نور

الو فضاف فن ها الله آپ مولانا فرماتے ہیں اے الله آپ ماری جان سے زیادہ ہمارے قریب ہیں فَحْنُ اَفْرَبُ اِلَيْهِ مِنْ حَبْلِ الْوَدِيْدِ لَكِن اس نزد كي كے باوجود ہم آپ سے بے انتہا دور ہیں۔ الوَدِيْدِ لَكِن اس نزد كي كے باوجود ہم آپ سے بے انتہا دور ہیں۔ دور یم دور مبالغہ ہے ، تحرار لفظ بلا غت کے لئے آتا ہے۔ تو باوجود اس قرب کے کہ آپ ہماری جان سے زیادہ قریب ہیں پھر ہم آپ سے اتنی دور كيوں ہیں؟ اس دوری کی وجہ كیا ہے ؟ اس کی وجہ نش ہے جو ہمیں الله تعالی سے دور ركھتا ہے جیسے زمین كا گولہ چاند كو آتا ہے جو ہمیں الله تعالی سے دور ركھتا ہے جیسے زمین كا گولہ چاند كو آتا ہے درمیان میں پورا حائل ہوجاتا ہے تو پورا چاند بے نور ہوجاتا ہے کہ درمیان میں پورا حائل ہوجاتا ہے تو پورا چاند بے نور ہوجاتا ہے کہ درمیان میں پورا حائل ہوجاتا ہے تو پورا چاند بے نور ہوجاتا ہے کہ درمیان میں پورا حائل ہوجاتا ہے تو پورا چاند بے نور ہوجاتا ہے

اور پھر جب حرکت کرتے کرتے یہ زمین کا گولہ تھوڑا ہما ہے اور سورج کی تھوڑی سی شعاعیں بڑتی ہیں تو جاند تھوڑا سا روشن ہوجاتا ہے اور وہ جاند کی کہلی تاریخ بنتی ہے اس کے بعد زمین اور مئی تو دوسری تاریخ آگئی یہاں تک ایک دن ایا آتا ہے کہ زمین کا بورا گولہ جائد اور سورج کے در میان سے ہٹ جاتا ہے۔ اس دن پورا جاند روش ہوجاتا ہے۔ نفس کو مثاتے مثاتے جس دن خدائے تعالی یہ مقام توقیق عطا فرمادیں کہ شہوت اور غضب کی کوئی حالت نفس کے تابع نہ رہے اور وہ کسی حالت میں استقامت سے الگ نہ ہو، الله تعالیٰ کی مرضی پر ہر وقت جان فدا کرنے کی توقیق نصیب ہوجائے تو سمجھ لو کہ اس شخص کا نفس بالکل مث گیا اور اس کے قلب کا بورا دائرہ نبعت مع اللہ کے جاند سے روشن ہو گیا۔ پھر اس مخص کے الفاظ میں بھی فنائے نفس کے اثرات ہوتے ہیں۔ جس کا اس جس قدر زندہ ہے ای قدر تاریکیاں اس کے کلام میں یائی جائیں کی جاہے وہ قرآن و حدیث ہی کیوں نہ بیان کررہا ہو اور جس كا نفس بالكل مث كيا اور اس كا يورا دائرة قلب نسبت مع الله س روشن ہو گیا تو اس کا نور اس کے کلام میں بھی شامل ہو گا جاہے وہ دنیا بی کی باتیں کررہا ہو۔ اس وجہ سے اگر کوئی بددین قرآن و حدیث بیان کرتا ہے تو اس ہے گمراہی تھیلتی ہے کیونکہ اس کے دل میں گمراہی ہے اور اگر کوئی اللہ والا انگریزی اور سائنس وغیرہ کی

د نیوی تعلیم دیتا ہے تو اس کے شاگردوں میں دین آئے گا کیونکہ اس کا دل اللہ والا ہے۔ اس کو مولانا رومی نے فرمایا ہے ہے

> کفر گیرد ملتی ملت شود دین گیرد علتی علت شود

کوئی اللہ والا اگر کفر کو ہاتھ میں لے تو وہ دین بن جاتا ہے اور کوئی بددین اور گراہ دین کو بھی گراہی کا ذریعہ بنادیتا ہے۔اس لئے ہارے بزرگوں نے فرمایا کہ مسی ممراہ اور بددین مخص سے اپنے بچوں کو قرآن و حدیث نہ پڑھواؤ ورنہ وہ بچے بھی گراہ ہو جائیں گے اور اگر دینوی تعلیم دلوانی ب تو کسی الله والے سے مرحواؤ تو یجے بھی دیندار ہوجائیں گے۔ اس کئے نفس کو منانے کا حکم دیا گیا تاکہ الله تعالیٰ کی مرضی پر مرنا جینا آجائے، اخلاق رذیلہ جاتے رہیں اور اخلاق حمیدہ پیدا ہوجائیں۔اس کئے کہنا ہوں کہ تصوف نفس کو مٹانے کا نام ہے۔ ملفوظات یاد کر لینے کا اور دین کی کتابیں لکھ دینے كا اور وعظ و تقرير كرلينے كا نام نصوف نہيں ہے۔ ان سب كى كچھ حقیقت نہیں۔خوب سمجھ لو کہ حق تعالیٰ کی رضا نصیب ہوتی ہے افنائے نفس ، اور افنائے خواہشات غیر شرعیہ ہے۔ کوئل کیے کہ صاحب نفس کیا چیز ہے ، ہم کیے نفس کو مثادیں ، نفس کی کیا ماہیت ہے۔ تو نفس کی تعریف حکیم الامت مولانا تحانوی رحمة اللہ علیہ

نے یہ کی ہے مرغوبات طبعیہ غیر شرعیہ لینی طبیعت کے وہ تقاضے جن کی شریعت اجازت خبیں دیتی اس کا نام نفس ہے اور علامہ آلوی نے کیا تعریف کی ہے النفس کلھا ظلمۃ و سواجھا النوفیق نفس سرایا ظلمت ہے اور اس کا چراغ اللہ کی توفیق ہے۔

اسی کو مولانا رومی فرماتے ہیں کہ باوجود اس کے کہ اللہ تعالیٰ ماری رگ جان سے زیادہ قریب ہیں ہم جو اللہ سے دور ہیں اس کی وجہ ہمارے گناہ ہیں اور اس دور میں اللہ سے دوری کا سب سے بڑا سبب حسین شکلیں ہیں اور شیطان ان کو اور مزین کردیتا ہے اَفَمَنْ زُیّنَ لَهُ سُوءُ عَمَلِهِ فَرَاهُ حَسَنَةً کیا حال ہے اس شخص کا کہ بُرے عمل جس کے لئے مزین کردئے گئے اور ان کو وہ حسین دیکھا ہے۔ اس كا علاج يه ب كه إن كا انجام ديكھو كه ان حينوں كا حس جم اعلی میں ہوتا ہے بعنی آئھوں میں اور چبرے میں لیکن جو حسن اعلیٰ انسان کو مقام اسفل کی طرف لے جائے یہی دلیل ہے کہ یہ چیز خراب سے اور جو نایاک کردے سے دلیل ہے کہ سے محبت نایاک ہے مثلاً ایک حسین کو ایک آدمی در تک دیکمنا رہنا ہے اس کے بعد وہ د کھتا ہے کہ مذی آگئی اور شیطان کہہ رہا تھا کہ ارے بھئی خالی دیکھنے سے کیا ہوتا ہے۔ ہم تو حس کے جلووں میں تجلیات الہید دیکھتے ہیں۔ اگر آپ تجلیات الہید دیکھ رہے تھے تو یہ ندی کیوں نکلی ، آپ بے وضو کیوں ہوگئے۔ وضو شکن چیز تو نایاک ہوتی ہے۔ یہی دلیل

ہے کہ یہ نایاک محبت ہے اور نایاک نظرے۔ آپ کسی اللہ والے کو دس گھنٹہ دیکھیں مذی نہیں آئے گی ، قرآن شریف کو تمام عمر دیکھو ، كعبه شريف و كيمو ليكن بيه شيطان بهكاتا ہے كه ارے خالى و كي لينے ے کیا ہوتا ہے لیکن آپ بلڈ پریشر میں ذرا نمک کھائے کہ واہ میرے اللہ آپ نے کیا نمک پیدا کیا ہے! پھر دیکھتے پریشر مائی ہوگا یا نہیں اور ڈاکٹر دو طمانیج لگائے گا۔ ہر حسن انسان کو اسفل کی طرف لے جاتا ہے۔ عشق مجازی اوپر سے شروع ہوتا ہے یعنی آئکھوں سے اور گالوں سے اور کالے بالوں سے ، اس کے بعد پھر آہتہ آہتہ ناف کے پنچے گندے مقامات پر لے جاتا ہے۔ای کئے تھیم الامت مولانا تھانوی رحمۃ اللہ علیہ فرماتے ہیں کہ شیطان بہت ہی وطو کہ باز تاجر ہے کہ نمونہ اور سیمیل ( sample ) دکھاتا ہے آنکھ اور گال کا اور مال ویتا ہے کتنے گندے مقام کا۔ویکھو شیطان حسن دکھا کر کس مقام پر انسان کو ذلیل کرتا ہے ، اتنا ذلیل کرتا ہے کہ عاشق و معثوق دونوں ایک دوسرے کی نظر میں ہمیشہ کے لئے ذکیل ہوجاتے ہیں کہ پھر کوئی تلافی بھی نہیں ہو شکتی۔ رحم آتا ہے ایسے ظالم پر جو ا بنی اور دوسرے مومن کی آبرو کو ضائع کرتا ہے۔ یہ اللہ کا علم ہے ورنه ایسے خبیثوں کو بھوسہ مجرواکر دفن کردیتا۔ اور نفس مجمی ایسا احمق اور بدهو اور بيوقوف اور كمينه ب كه باربا تجربه كريكا كه حسینوں سے کچھ تہیں مانا سوائے بے چینی و اضطراب اور پریشانی کے

جیسے مجھلی حارے کی لاملے سے دریا ہے نکل جاتی ہے لیکن ریت میں جاكر يريشان موجاتي ہے۔ اللہ كے دريائے قرب سے مت نكاو جات شیطان کتنی ہی گناہ کی لذت پیش کرے کیونکہ اس کا انجام اضطراب اور بے چینی ہے۔ لہذا اگر راحت جاہتے ہو تو دونوں جہان کی راحتیں تقوی میں ، اللہ کی رضا میں اور ان کی یاد میں ہیں کیونکہ اللہ خالق دوجہان ہے ، وہ دونوں جہان کی لذتوں کا خالق ہے۔ تو جو اللہ پر عاشق ہوتا ہے ، محبت سے اللہ كا نام ليتا ہے تو دونوں جہان كى لذتیں بصورت کیپول اس کی روح میں اُترجاتی ہیں۔ حوروں میں بھی وہ مزہ نہیں ہے جو اللہ کے نام میں ہے۔ کیونکہ حور حادث ہے اور الله تعالیٰ کی ذات قدیم واجب الوجود ہے اور قدیم غیر محدود ہوتا ے تو غیر محدود اللہ کے نام کی لذت کے مقابلہ میں مخلوق اور حادث كى كيا حقيقت ب و لَهُم يَكُن لَهُ كُفُواً احَدُ كره تحت الفي واقع ہے جس سے معلوم ہوا کہ اللہ کا کوئی مثل نہیں ہے البدا ان کے نام کی لذت کا بھی کوئی مثل نہیں۔ پس جو اللہ کا نام لیتا ہے دونوں جہان کی لذتوں سے بڑھ کر مزہ یاتا ہے \_

> وہ شاہ دو جہاں جس دل میں آئے مزے دونوں جہاں سے بڑھ کے پائے

یہ انتہائی بے وقوفی اور نادانی ہے جو غیر اللہ کی طرف انسان بڑھتا ہے۔ اس لئے اے اللہ باوجود آپ کے نزدیک ہونے کے ہم آپ

ہے جو دور ہیں اس کی وجہ نفس کی سازشیں اور آویزشیں اور شہوات اور غصے کی بیاریاں ہیں جو ہمیں اللہ سے دور رکھتی ہیں۔ اس نزد کی کے باوجود جو ہم اللہ سے دور میں اس کا سبب وہی ہے جو ہارے اکابر نے فرمایا کہ اگر قلب میں نبیت مع اللہ کا جاند پورا روشن نہیں ہوا اور قلب کا تھوڑا سا کنارہ بھی بے نور ہے تو لطف ختم ہوجاتا ہے۔ اس لئے گناہ پر تھوڑی سی بھی جرأت مت كرو۔ جس طرح رضُوانٌ مِنَ اللهِ أَكْبَرُ مِين تنوين تقليل كے لئے ہے كه اللہ کا تھوڑا سا راضی ہوجانا اکٹبرَ مین کُلِّ شَیْشی ہے ، اکبر من کل العالم ب،سارے جہانوں سے ان کی رضامندی بڑی ہے ، ای طرح ان کی تھوڑی سی ناراضگی بھی عظیم الثان ہے ، اس سے بڑھ کر کوئی مصیبت ، کوئی پریثانی نہیں البذا بیہ نہ سوچو کہ بیہ بات تو مکروہ ے ، یہ تو جھوٹا سا گناہ ہے کیونکہ اگر اللہ ذرہ بھر ناراض ہوجائے تو سمجھ لو کہ ساری دنیا ہی اُجڑ گئی کیونکہ ان کا ذرّہ بھی بہت بڑا ہے اور الله تعالی کو ناراض کرنے والے مخص سے بڑھ کے ظالم اور کون ہو گا جو محبت کا نام لیتا ہے اور اللہ تعالیٰ کو ناراض بھی کرتا ہے۔ یہ بناؤ محبت کے کیا حق ہیں؟ کون نہیں جانتا کہ محبت کے دو حق ہیں۔ محبوب ہر وقت خوش رہے اور محبوب سمی وقت ناراض نہ ہو۔ اگر پیہ حاصل ہوجائے تو محبت حاصل ہے ورنہ یہ محبت تہیں ، محبت کا نداق ہے کہ اللہ تعالیٰ کی نارا صُلّی کی فکر نہ ہو اور غیر اللہ میں بندہ مشغول ہو جائے حالانکہ جانتا ہے کہ اللہ کے سوا ہمارے دل کو چین

سے رکھنے والا کوئی نہیں۔ اللہ کے سوا پورے عالم اور پوری کا ننات میں دل کو چین سے رکھنا اور کوئی جانتا بھی نہیں اور چین سے رکھنے یر قادر مجمی نہیں۔ نہ جانتے ہیں نہ قادر ہیں کہ وہ ہمارے دل کو چین سے رکھ سکیں اس لئے اللہ تعالی نے فرمایا آلا بذکر اللهِ تَطْمَئِنُ الْقُلُونُ الله تعالى بى كے ذكر سے ولوں كو چين ماتا ہے۔ اس مين حصر بے تقدیم ما حقه التاخیر یفید الحصر کے قاعدہ ہے۔اصل عبارت يوں تھى الا تطمئن القلوب بذكرالله فعل يہلے ہوتا ہ کھر فاعل ہو تا ہے متعلقات بعد میں ہوتے ہیں کیکن جب متعلقات کو مقدم کردیا جائے تو معنی حصر کے پیدا ہوجاتے ہیں جس کا ترجمہ ہوا کہ اللہ ہی کے ذکر سے دلوں کو چین ملتا ہے اور اللہ جزائے خبر دے حضرت قاضی ثناء الله یانی یتی رحمهٔ الله علیه کو، وه تفسیر مظهری میں لكست بين كه كما أن السمكة تطمئن في الماء لا بالماء تجلى ياني کے ساتھ نہیں چین یاتی ، یانی میں جب غرق ہوجائے کہ اور بھی یانی ہو نیچے بھی یانی ہو دائیں بھی یانی ہو بائیں بھی یانی تب چین یاتی ہے۔ اور آگر بالماء ہے کہ مثال کے طور پر بوراجسم مچھل کا یانی میں ہو لیکن صرف سر کھلا ہوا ہو تو بتاؤ مچھلی چین یائے گی ؟ بس سمجھ لو که اگر آنگھیں گنهگار ہیں، کسی نامجرم یا امر د کو دیکھ رہی ہیں ، اگر کان سی حسین کی بات س رہے ہیں ، زبان سے اس سے باتیں چا چا کر , کررہے ہو تو ساری زندگی عذاب میں مبتلا کرنے کا جس کا ارادہ ہو وہی میہ سب کام کرے گا۔ ایسے لوگ ساری زندگی عذاب میں رہتے

ہیں اور حق تعالیٰ کے قرب کے دریا سے محروم رہتے ہیں۔ مولانا فرماتے ہیں کہ باوجود اتنی نزد کی کے کہ آپ ہماری جان سے بھی زیادہ قریب ہیں پھر بھی ہم اپنے نفس کی غلامی اور نفس کی شہو توں کی اتباع سے آپ سے دور ہیں ہے

## در چنیں تاریکئے بفرست نور

اینے نفس کی غلامی اور نفس کے غلبہ سے ہم تاریکی میں ہیں۔ اے اللہ آپ کے آفاب نور اور ہمارے قلب کے در میان ہمارے نفس کا گولہ آگیا ہے جس سے ہارا قلب آپ کے نور سے محروم ہو کر بالکل تاریک ہو گیا ہے۔ جس پر نفس غالب آجاتا ہے وہ گناہ ير جرى موجاتا ہے ،ايے مخص كے قلب كى دنيا ميں اس وقت ايك ذره نور نہیں ہو تا۔ اس کئے اللہ تعالیٰ سے پناہ جاہتا ہوں اینے گئے ، این اولاد کے لئے اور اینے دوستوں اور رفیقوں کے لئے کہ خدا تعالی ہم سب کو ایک سانس بھی این ناراضگی اور نافرمانی میں نہ جینے دے کیونکہ محکیم الامت مولانا تھانوی رحمۃ اللہ علیہ فرماتے ہیں کہ مومن ک سب سے بری گھڑی وہ ہے کہ جس گھڑی وہ گناہ کا مرتکب ہو تاہے ، مومن کی وہ سانس نہایت ہی منحوس اور لعنتی ہے جس سائس میں وہ اللہ تعالیٰ کا غضب خریدتا ہے اور وہ سائس نہایت مبارک ہے جس سائس میں وہ اللہ تعالیٰ کو راضی کرتا ہے۔ پس اے اللہ ہم اینے گناہوں سے ، این نالا نقیوں سے اور اپنی

بدا عمالیوں سے انتہائی شدید تاریکی میں ہیں اور آپ سے دور ہیں لہٰذا آپ ہمارے دل کی تاریک دنیا میں اپنی رحمت سے نور بھیج دیجئے، گناہوں کے اندھیروں میں تقویٰ کا نور بھیج دیجئے (فرستادن معنی بھیجا، بفرست اس کا امر ہے) یعنی ہمارے اندھیروں میں اپنی رحمت سے آپ اپنی توفیق کا نور بھیج دیجئے تاکہ ندامت کی برکت سے گناہوں کے اندھیروں سے ہم نجات پاجا کیں۔

اور توفیق کی کیا تعریف ہے۔

اور توفیق کی کیا تعریف ہے۔

توجیہ الاسباب نحو المطلوب النحیر اللہ تعالی اسباب خیر پیدا کردیں۔ توجیہ وجھہ سے ہے ، وجھہ معنی چرہ باب تفعیل میں جاکر توجیہ ہوگیا جس کے معنی سے ہوجاتے ہیں کہ چرے کے سامنے کوئی چیز آجانا۔ لبندا توفیق کے معنی ہوئے کہ مجلائیوں کے اسباب سامنے آجائیں۔

آ تسهیل طریق الحیو خیر کے رائے آسان ہوجائیں اور تسدید طریق الشوشر کے رائے مدود ہوجائیں۔

حلق القدرة على الطاعة عبادت و اطاعت كى طاقت الله پيدا كردے يه نبيس كه گناموں كے اسبب ديكي كر بجوسه اور مثى كے وصلے كى طرح موجائے كي صاحب مم تو پاگل موجائے ميں گناموں كے اسبب كو ديكي كر اس ميں اتنى دفاعى قوت موجود موكه دو گناه سے في جائے۔

نفان رئى المنافعة الم

هر دین دستا جات ری دسی کم شعبان المعظم سائلاه مطابق ۱۷ فروری ۱۹۹۱، بروز اتوار بعد نماز عشا بمقام خافاه الداویه اشرفیه محشن اقبال۲ کراچی

ایں دعا ہم تبخشش و تعلیم تست ورنہ در گلخن گلستاں از چہ رست

ال فضاہ فی داول کے رستن ، رویدن کے معنی ہیں اگنا اور گلخن کہتے ہیں بھٹی کو ، آتش کدہ کو جس میں آگ جلتی ہے روئی اور کھانا وغیرہ پکانے کے لئے یالوہا اور سونا وغیرہ پکھلانے کے لئے۔ مولانا رومی فرماتے ہیں کہ ہم جو یہ دعا کررہ ہیں اے خدا یہ توفیق بھی آپ ہی کی طرف سے ہے اور آپ ہی کی بخش اور انعام ہو اور آپ ہی کی بخش اور انعام ہے اور آپ ہی کی بخش اور انعام کی توفیق بھی نہ ہو چنانچہ بعضے لوگ جب گناہ کے لئے چلے تو دعا کی توفیق بھی نہ ہو چنانچہ بعضے لوگ جب گناہ کے لئے چلے تو دعا کرنا ہے، ایشہ ہمیں بچانا کیونکہ وہ نیت کرکے چلے تھے کہ منہ کالا کرنا ہے، ایسا شخص پھر کہاں دعا کرتا ہے۔

پس اے خدا اگر آپ کا کرم نہ ہوتا اور آپ توفیق دعا نہ دیے تو ہم تو شہوت کی آگ میں جل جاتے۔ آگ میں پھول کیے آگ سکتا ہے، یا اللہ جہاں آگ جل رہی ہو اس میں گلتاں کیے پیدا

فلون رونی 👐 👐 (شريمتوبات رون

ہوسکتا ہے۔ اگر آپ کا کرم شامل حال نہ ہوتا تو آتش کدؤ شہوت میں آپ کی محبت کے کھل اور کھول اور آپ کی یاد کا گلستاں کہاں سے پیدا ہوتا یعنی خواہشات نفسانیہ کے شدید تقاضوں کے باوجود تقوی پر عمل کے لئے دعا کی بیہ توفیق آپ ہی کی تعلیم اور آپ ہی کی مجشش اور کرم کا شمرہ ہے ورنہ شہوت کی آگ میں آپ کی محبت اور دعا کے قرب کا گلتال پیدا ہونا محال تھا لیکن اجماع ضدین مارے لئے محال ہے آپ کی قدرت قاہرہ کے لئے محال نہیں لہذا یہ آپ ہی کا کرم ، آپ ہی کی بخشش اور آپ ہی کی تعلیم کا اثر ہے کہ نفس کے شدید تقاضوں کی آگ میں سلامتی تقویٰ کے لئے توقیق دعا نصیب فرماکر آپ نے آگ میں این محبت کا گلتال کھلا کر اجماع ضدین کو این قدرت قاہرہ سے ممکن کردیا۔ پس یہ دعا آپ کی عطا ہے ، آپ بی نے نے مضمون دل میں ڈال رہے ہیں۔ بعض جاہلوں کے دل میں اللہ تعالی ایبا مضمون ڈالتے ہیں کہ علاء جران رہ جاتے ہیں۔ ایک ان پڑھ بزرگ اللہ سے کہد رہا تھا کہ یا اللہ آپ کا نام بہت بڑا نام ہے، جتنا بڑا آپ کا نام ہے اتنا بڑا ہم پر رحم كرد يجيئه يه معمولى بات نہيں ہے۔ آپ سوچنے كى كريم كے ياس آدمی جائے اور کے کہ صاحب میں نے آپ کا برا نام ساے جتنا برا ہم نے آپ کا نام سنا ہے بس اتنا بڑا ہم پر کرم فرماد یجئے تو بناؤ اس کریم کے کرم میں کتنا جوش ہوگا۔

تو مولانا فرماتے ہیں کہ یہ دعا آپ کی بخشش اور آپ کی تعلیم ہے ورنہ آگ کی بھٹی میں کہیں گلستاں آگتا ہے ، یہ آپ کا نام لینے کی توفیق ہے کہ دعا کی برکت سے شہوت کی آگ میں آپ تقویٰ اور محبت کے پھول کھلاتے ہیں ، حضرت اصغر گونڈوی فرماتے ہیں ۔ مصرت اصغر گونڈوی فرماتے ہیں ۔ میں نے پھول کھلاتے ہیں ، حضرت اصغر گونڈوی فرماتے ہیں ۔ میں نے لیا ہے دائے دل کھو کے بہار زندگی اگ تر کے واسطے میں نے چن لٹادیا

زندگی کی فانی بہار کو قربان کر کے ہم نے اللہ کی محبت حاصل کی ہے بعنی حرام خواہشات کے رئٹین پھولوں کو فدا کرکے اللہ کے قرب کی غیر فانی بہار حاصل ہوئی ہے اور تم زندگی کی فانی بہار کو بھی چاہتے ہو دونوں ناممکن ہیں۔ اللہ کے بھی چاہتے ہو دونوں ناممکن ہیں۔ اللہ کے لئے جس نے کائنات کے چمن کو لٹا دیا پھر اس نے پایا سب سے زادہ مزہ

صحن چن کو اپنی بہاروں پہ ناز تھا وہ آگئے تو ساری بہاروں پہ چھاگئے

یہ دنیا اپنی بہاروں اور اس کی رنگینیوں پر ناز کررہی تھی لیکن تقویٰ کی برکت سے جب دل میں اللہ تعالیٰ اپنی تجلیات خاصہ سے متجلی ہوا تو دنیا کی فانی بہاریں نگاہوں سے گر گئیں۔ جس کو یہ دولت قرب نصیب ہوگئی پھر وہ دنیا کے حسینوں پر فدا ہوکر اپنی زندگی کو تاہ نہیں کر تا۔ ساری دنیا کے حسین اس کو مجموعہ بول و براز نظر آتے ہیں۔ ذکر کی برکت سے اللہ تعالی اس کی طبیعت کو ایبا لطیف كردية بيل كه حينول ير اجانك نظر يراتي بي اس كو ان ك جمم کے گراؤنڈ فلور کی گر لائنیں نظر آجاتی ہیں۔ ساری دنیا مردہ ہے، موت تو بعد میں آئے گی ارے جیتے جی ان کی شکلیں ایس بر جاتی ہیں کہ حسن کا سارا جغرافیہ ختم ہوجاتا ہے۔ ذکر کی لطافت سے اللہ والوں کی طبیعت اتنی لطیف ہوجاتی ہے کہ حینوں کے عین عالم شاب میں ان کے برحایے کا انجام نظر آجاتا ہے۔ اللہ آباد کے ایک بزرگ تھے جن کا حال ہی میں انقال ہوا ، کسی زمانے میں برے پہلوان تھے انہوں نے اتنا ذکر کیا تھا کہ جانور جب ان کے سامنے سے گذرتے تھے تو ان کی نظر آر یار ہوجاتی تھی ، جانوروں کا دل گرده آنتین وغیره سب ان کو نظر آجاتی تخییں۔ تو یہ ذکر الله کا اثر تھا جو کمالات میں سے تو نہیں ہے مگر حالات میں سے ہے۔

در میان خوں ورودہ فہم و عقل جز ز اکرام تو نتواں کرد نقل

لار فشاھ فر ھاجا گئ جس طرح بدبودار کھاد سے اللہ تعالیٰ نے خوشبودار مجول بیدا فرمائے ای طرح خواہشات نفس کی گندی کھاد سے تقویٰ اور محبت کے مجول بیدا فرمادئے کہ مادّ و فجور کو

دیانے سے ، خواہشات نفس کو جلانے سے یعنی تقاضائے معصیت پر عمل نہ کرنے سے ہی تقویٰ پیدا ہو تا ہے اور پیشاب اور خون کے در میان سے خالص اور یاک دودھ پیدا فرمادیا ، مولانا رومی حق تعالی کی قدرت قاہرہ کا بیان فرماتے ہیں کہ ای طرح اے خدا آپ کی قدرت کا کمال ہے کہ خون کے اجزاء کے درمیان آپ نے عقل و فهم کو پیدا فرمادیا اور وه عقل و قهم نظر تجی نہیں آتے۔ ہم سائنسدانوں سے کہتے ہیں کہ دماغ کا ایکسرے یا آپریش کرکے د کھائیں کہ عقل و قبم کہاں ہے یا حافظ قرآن کا قرآن یاک ہی اللاش كركيس كه و كھلاؤ كہاں ہے وہ قرآن ياك جو وہ محراب ميں ساتا ے۔ جسم کے اندر روئی سے خون بنا ، کانوں میں جا کر وہی خون توت سامعہ بنتا ہے ، مجال نہیں کہ وہ دیکھنے لگے ، آنکھوں میں جاکر وہی خون قوت باصرہ بنا ہے مجال نہیں کہ وہ سامعہ بن جائے ، زبان میں جا کر وہی خون قوت ذائقہ بنتا ہے ، محال نہیں کہ وہ سو تکھنے گئے ، ناک میں وہی خون قوت شامہ بنا ، مجال نہیں کہ وہ چکھنے لگے۔ وہی خون دماغ میں جا کر عقل و فہم بن گیا۔ جس مقام یر وہ خون جاتا ہے اللہ تعالی این قدرت قاہرہ سے ای مقام کی طاقت اس کو بنا دیتا ہے جس طرح ایک ہی غذا ہے ، ایک ہرن میں وہ مینٹنی بن جاتی ہے اور اسی غذا کو دوسرا ہرن کھا تا ہے اور وہی غذا مشك بن جاتى ہے۔ يہ اللہ كے فيلے بيں۔ وہى كھانا كھاكر ايك ولى

الله اشکار آنکھوں سے سجدے میں خدا کو یاد کررہا ہے اور وہی روتی کھا کر ایک محض بدمعاشی کررہا ہے ، زنا کررہا ہے ، بد نظری کررہا ہے ، ذرا سوچو کہ رونی وہی ہے لیکن ایک شخص کی روثی اے عرش اعظم تک لے جاتی ہے اور دوسرے کی روثی اس کو اسفل السافلین میں پہنچاتی ہے۔ ایک روئی اس کو مقام عزت پر لے جاتی ہے اور وہی روٹی کھا کر دوسرا ذلت اٹھاتا ہے۔ ایک شخص روٹی کھا کر نیک اعمال کی توفیق ہے ولایت خاصہ ہے مشرف ہو تا ہے کہ ساری دنیا اس کے قدموں کو چومے اور دوسرا وہی روٹی کھا کر مادّ ہ شہوت میں مبتلا ہو کر بازار میں جوتے کھا رہا ہے اور ہر تشخص کہد رہا ہے کہ مارو خبیث کو میری طرف سے بھی دو جوتے۔ میر صاحب کا چٹم دید واقعہ ہے کہ گناہ میں مبتلا ایک مخص کو بولیس پکڑ کے لے جاری تھی۔ ہر دوکاندار کہہ رہا تھا کہ مارو خبیث کو میری طرف سے بھی دو جوتے۔ تو دیکھئے روئی وہی ہے۔ ایک روئی کی طاقت سے اس پر جو توں کی بارش ہور ہی ہے اور وہی روٹی کھا کر اہل اللہ بر اللہ کی ر حمتوں کی بارش ہور ہی ہے۔ ایک نے روئی سے پیدا شدہ طاقت کو سلیح استعال کیا اس پر رحمتوں کی بارش ہے اور ایک نے غلط استعال کیا اس پر جو توں کی بارش ہے۔

مولانا فرماتے ہیں کہ اے خدا آپ کے کرم اور آپ کی مہربانی کے سوا خون کے درمیان عقل و فہم کی دولت کو کون پیدا کرسکتا نفان دول ۱۰۰ که ۱۰۰ که دول اوران که دول کا دول که دول کا دول که دول کا دول که دول کا دول کال کا دول کا دول

ہے کیونکہ خون تو ناپاک ہے اور ناپاک چیز سے بُری اور ند موم شے مثلاً ہے عقلی و بد قبی کا پیدا ہونا تو قرین قیاس تھا لیکن اس سے عقل سلیم و خوش قبی کا پیدا کرنایہ عطا صرف آپ کا فضل ہے۔ پس کا نات بیں کوئی ایس طاقت نبیں ہے جو خون کے اندر عقل و قبم ، محبت و تقوی ، خوف و خشیت اور اعمال صالحہ کی توفیقات پیدا کردے سوائے آپ کے اے پروردگار!

عهد ما بشکست صد بار و بزار عهد تو چول کوه ثابت بر قرار

اے خدا ہمارا عبد توبہ ہزاروں لا کھوں بار ٹوٹ گیا۔ ہزاروں بار ہم نے عبد کیا کہ اب ہم بھی بد نظری نہیں کریں گے ، بھی کی نامحرم لڑکی یا امرد کو نہیں دیجیس گے ، بھی گناہ نہیں کریں گے لیکن جب بازار گئے جہاں آج کل بے پردہ لڑکیاں پھرتی ہیں تو سارے بریک فیل ہوگئے اور یہ بھی نہ سوچا کہ ابھی تو اللہ تعالی سے سارے بریک فیل ہوگئے اور یہ بھی نہ سوچا کہ ابھی تو اللہ تعالی سے گناہ سے نچنے کا عبد کیا تھا اور ابھی توڑ دیا۔ اور کس سے توڑا اور کس سے جوڑا۔ اللہ اس سے مشکی ضعیف ہے لیکن یہ ہم نالا گفوں کا حال ہے، اہل اللہ اس سے مشکی ہیں۔ ہیں نے اپنے شیخ حضرت شاہ عبدالغنی پھولپوری رحمۃ اللہ علیہ ہیں۔ ہیں نے اپنے شیخ حضرت شاہ عبدالغنی پھولپوری رحمۃ اللہ علیہ کو دیکھا کہ راستہ میں بھی دائیں بھی نہیں دیکھتے تھے، سامنے کو دیکھا کہ راستہ میں بھی دائیں بھی نہیں دیکھتے تھے، سامنے

فوان رول المحمد (قر راه المحمد)

زمین پر نظر کئے ہوئے تلاوت کرتے ہوئے جارہ ہیں۔ حضرت جانتے ہی نہیں تھے کہ دنیا کہاں ہے۔ حضرت نے اپنے شیخ حضرت کھیم الامت مولانا تھانوی رحمۃ اللہ علیہ کو لکھا تھا کہ حضرت جب میں دنیا کی زمین پر چلتا ہوں تو مجھے ایبا محسوس ہوتا ہے کہ میں آخرت کی زمین پر چل رہا ہوں۔ مجھے دنیا کی زمین دنیا کی نہیں معلوم ہوتی ہے۔ حکیم الامت نے معلوم ہوتی ہے۔ حکیم الامت نے حضرت کا خط پڑھ کر فرمایا کہ یہ شخص اپنے وقت کا صدیق ہے ، اولیاء صدیقین کو ایسی نبیت دی جاتی ہے کہ یہ دنیا ان کے لئے والیاء صدیقین کو ایسی نبیت دی جاتی ہے کہ یہ دنیا ان کے لئے حجاب نہیں رہتی ۔

مجھے تو یہ جہال بے آسال معلوم ہوتا ہے

یہ میراشعر ہے ، آسانوں کے حجابات اللہ اپنی رحمت سے اٹھا دیتا ہے۔

تو مولانا رومی فرماتے ہیں کہ اے اللہ ہمارے عبد کی شکتگی کا

یہ حال ہے کہ ہم سینکٹروں ہزاروں مرتبہ وعدہ کرتے ہیں کہ گناہ
منہیں کریں گے اور ہزاروں دفعہ فکست توبہ کرتے ہیں اور اے اللہ
آپ کا عبد مثل پہاڑ کے ثابت و بر قرار ہے۔ یہ تو محض سمجھانے
کے لئے مولانا فرماتے ہیں کہ آپ کا عبد بھی مثل پہاڑ کے ہے
ورنہ کہاں پہاڑ اور کہاں اللہ ۔ پہاڑ اپنی جگہ سے بل کھتے ہیں ، اللہ
تعالیٰ جب چاہیں پہاڑوں کو ہلادیں اور قیامت کے دن روئی کے
گلوں کی طرح اُڑا دیں گے لیکن اللہ تعالیٰ کے وعدے ہمیشہ سے
گلوں کی طرح اُڑا دیں گے لیکن اللہ تعالیٰ کے وعدے ہمیشہ سے

فغان روى كى كىلىپ (قال الله كىلىپ كىلىپ (قال بات دول

قائم ہیں اور قیامت تک ای طرح قائم رہیں گے۔ اللہ تعالیٰ کی فات بے مثل ہے لیس کمثلہ شنی \_

آپ آپ ہیں آپ سب کچھ ہیں اور اور ہے اور کچھ بھی نہیں

عہد ما کاہ و بہر بادے زبوں عہد تو کوہ و زصد کہہ ہم فزوں

کاہ معنی گھاس ، تکا۔ ہمارے عہد اور ہمارے وعدے گھاس اور تکوں کی طرح ذلیل و خوار ہیں کہ جدهر کی ہوا ہوئی ادهر کو اُڑ گئے۔ خواہشات نفس کی آندھیوں کے سامنے اے اللہ ہمارے تمام عہد و قرار مثل گھاس اور تکوں کے اڑ جاتے ہیں اور ہواؤں کے غلام بن جاتے ہیں ، ابھی سجدہ میں رورہ ہیں اور آپ سے وفاداری کے عہد و پیان کررہ ہیں اور ذراسی دیر میں خواہش نفس کی رو میں بہد کر گناہ کرنے لگتے ہیں ۔ اگر آپ کی حفاظت نہ ہو تو ہم گھڑی میں اولیاء اور گھڑی میں بھوت ہوجاتے ہیں۔ ایس ہمارے وعدوں کا کوئی بجروسہ نہیں۔ ہمارے وعدے اور ہمارے عہد تو نہایت ضعیف اور بودے اور ذلیل و خوار ہیں اور آپ کا عہد سینکٹروں پہاڑوں سے بھی بودے اور مضبوط ہے کیونکہ پہاڑوں کی آپ کے سامنے کیا حقیقت ہے ، نیادہ مضبوط ہے کیونکہ پہاڑوں کی آپ کے سامنے کیا حقیقت ہے ، نیادہ مضبوط ہے کیونکہ پہاڑوں کی آپ کے سامنے کیا حقیقت ہے ،

فوان روى 😀 👐 💮 ۱۱۱

آپ تو ان کے خالق ہیں۔

حق آل قدرت که بر تلوین ما رحمتے کن اے تو میر لونہا

اے اللہ ہم آپ کو آپ کی اس قدرت کا واسطہ دیتے ہیں جو ہاری تکوین پر آپ کو حاصل ہے کہ آپ این وہ رحمت نازل فرماد یکئے کہ ہماری تلوین حمکین سے تبدیل ہوجائے۔ یعنی ہم جو رنگ بدلتے میں کہ ذرا می در میں ولی اور ذرا می در میں شیطان تو یہ جاری تکوین اور رنگ بدلنا ، یعنی استقامت یر نه رہنا اس بر آپ کو قدرت حاصل ہے کہ آپ ہاری بے استقامتی کو نعمت استقامت سے تبدیل فرمادی کیونکہ آپ ہاری تکوین پر بوری طرح قادر ہیں۔ اگر آپ جاہیں تو ہم تلوین سے نجات یاجائیں اور ہارا مقام تلوین حمکین و استفامت سے مشرف ہوجائے۔اے اللہ آپ تو خالق الالوان میں ، دنیا میں جتنے الوان اور رنگ ہیں سب کے خالق آپ میں اور آپ کو ان پر بوری بوری قدرت حاصل ہے کس میں آپ کی اس قدرت کا صدقه مانگتا ہوں که میری تلوین و عدم استقامت کو حمکین و استقامت سے تبدیل فرماد یجئے۔ یہ رحمت خاص مجھ پر نازل فرماد بجئے۔ حضور صلی اللہ تعالی علیہ وسلم دعا فرماتے ہیں : ٱللَّهُمُّ ارْحَمْنِي بِتَوْكِ الْمَعَاصِيٰ وَ لَا تُشْقِنِي بِمَعْصِيَتِكَ



اے اللہ مجھ پر وہ خاص رحمت نازل فرما جس سے گناہ ترک ہوجا کیں اور اپنی نافرمانی سے مجھے بربخت نہ ہونے دیجئے۔

> خولیش را دیدیم و رسوائی خولیش امتحان ما مکن اے شاہ بیش

مولانا رومی فرماتے ہیں کہ اے خدا بارہا ہم نے اینے دست و بازو کو آزمالیا اور بار ہا اینے وست و بازو کی شکست اور نفس سے این مغلوبیت کی ذلتیں اور رسوائیاں مجھی دیکھ لیس کہ ہزاروں بار ہم عہد شکنی اور توبہ شکنی کے مرتکب ہوئے لبذا اے اللہ اگر آپ کا فضل نہ ہو تو اینے ارادوں سے کچھ نہیں ہوتا۔ ہارے ارادوں کی محمیل بھی آپ کے فضل کی محاج ہے کیونکہ ہمارے ارادے ناقص ہیں اور تقویٰ کی جو استطاعت آپ نے ہمیں عطا فرمائی ہے اس کے استعال میں ہم ہمت چوری کے مجرم ہیں۔ پس اگر آپ کا فضل نہ ہو تو ذرا سی دریمیں سب بڑھا لکھا اور اللہ والول کی صحبتیں اور ان کی تصیحتیں انسان فراموش کردیتا ہے اور جو سالک تبجد پڑھ رہا ہے ، ر مضان مبارک میں روزے رکھ رہا ہے یہی کبائر و فواحش میں مبتلا ہو کر رسوا ہوجاتا ہے۔ اس اے مالک اب آپ ہارا مزید امتحان نہ لیجئے کیونکہ آپ کے امتحان میں ہم کامیاب نہیں ہو کیتے \_



# تا فضیحت ہائے دیگر را نہاں کردہ باشی اے کریم مستعال

ار شاہ فررہ اولے کہ متعان اسم ظرف ہ ، باب علاقی مزید فید کا مفعول ہی ظرف ہوتا ہے بعنی مرکز اعانت ، جس سے اعانت طلب کی جاتی ہے۔

مولانا رومی دعا مانگ رہے ہیں کہ جماری بہت ی فضیحتیں اور رسوائیاں جو ابھی یوشیدہ ہیں اور مستقبل میں ان کا ظہور ہونے والا ہے ان کو اے خدا ظاہر نہ فرمائے اور اینے پردؤ ستاریت میں ان کو چھیا رہنے دیجئے ورنہ ہم رسوا ہوجائیں کے اور یہ سوال میں آپ سے کیوں کر رہا ہوں ؟ کیونکہ آپ کریم بھی ہیں اور مستعان بھی ہیں لیعنی آپ ہی کی وہ ذات ہے جو نالا تقول پر بدون استحقاق فضل فرماتی ہے اور ہماری امیدوں سے زیادہ عطا فرماتی ہے اور آپ ہی کی ذات ہے جس سے مدو مالکی جاتی ہے۔ لہذا میں آپ ہی سے مدد مالک رہا ہوں کہ میری دوسری رسوائیاں جن کو آپ نے یوشیدہ رکھا ہوا ہے ان کو آپ ظاہر نہ فرمائے، این یردؤ ستاریت میں ہمیشہ کے لئے چھیا لیجئے اور اس نالائق پر فضل فرماد بیجئے جو آپ کے فضل کا مستحق نہیں اور میری امیدوں سے زیادہ عطا فرماد سیجئے۔

## بے حدی تو در جلال و در کمال در کڑی ما بے حدیم و در ضلال

اے خدا آپ جلال اور کمال میں غیر متنای ہیں اور ہم کجی ، برائی اور گراہی میں گویا غیر متنای ہیں یعنی برائیوں میں کمال کی انتها کو پہنچ گئے ہیں، جس طرح آپ اپنی جلالت شان اور عظمتوں میں ہے انتها بالاتر اور غیر متنائی مقام رکھتے ہیں ایسے ہی ہم نالا نقی میں کمال اور انتها کی حدول کو پار کر گئے ہیں یعنی ہم انتهائی نالائق ، شیر سھے ، کج رو اور بے حد گرائی میں جتلا ہیں ۔ بندول کی بدی اور گرائی کو بے حدو غیر متنائی تعبیر کرنے سے مولانا کی مراد مبالغہ فی الرذائل ہے یعنی ہم لوگ برائی اور کجی میں انتها کو پہنچے ہوئے ہیں۔ الرذائل ہے یعنی ہم لوگ برائی اور کجی میں انتها کو پہنچے ہوئے ہیں۔

بے حدی خویش بگمار اے کریم برکڑی بے حد<sub>ہ</sub> مشتے لئیم

لار فشاھ فٹر ھاجیا گھ گماشتن کے معنی ہیں مقرر کرنا اور بگمار اس کا امر ہے یعنی مقرر کرد ہجئے۔

مولانا رومی بارگاہ کبریا میں عرض کرتے ہیں کہ جب ہم بُرائی میں انہا کو پنچے ہوئے ہیں للبذا اے کریم اپنے جلال و کمال و فضل و رحمت سے اپنے کرم کی غیر متناہی صفت کو ہماری اس کمینہ مشت



خاک کی بے انتہا نالا تعتی و گمراہی و صلالت اور میڑھے پن پر مقرر فرماد بجئے یعنی متوجہ فرماد بجئے یعنی جتنے ہم نالائق ہیں اتنا ہی اپنا کرم بقدر ہماری نالا تعتی کے ہم پر مبذول فرماد بجئے ، اس کمینہ مشت خاک کے انتہائی کمینہ بن پر اینے بے انتہا کرم کی بارش فرماد بجئے ۔



فيان دول ١١٤ ١١٤ ١١٤ ١١٤ ١١٤ ١١٤ ١١٤ ١١٤

درس مناجات رومی

۲ شعبان المعظم المسلاه مطابق ۱۸ فروری <u>۱۹۹۱</u> بروز دوشنبه بعد نماز عشا بمقام خانقاه الدادیه اشرفیه گلشن اقبال۲ کراچی

میں کہ از تقطیع ما یک تار ماند مصر بودیم و یکے دیوار ماند

ار و تقطیع باب معنی خبر دار اور تقطیع باب تفعیل ہے قطع سے معنی پارہ پارہ کرنا۔

مولانا رومی اللہ تعالیٰ سے فریاد کرتے ہیں کہ اے اللہ ہاری جلد خبر گیری فرمایئے کہ ہم نے شیطان کے کہنے میں آگر اپ لباس دین، لباس تقویٰ اور و لَقَدْ کُوّمْنَا بَنِیْ ادَمَ کے لباسِ شرف کو گناہوں کی تینجی سے ایبا پارہ پارہ کیا ہے کہ بس اب ایک تار باتی رہ گیا ہے۔

اور ہم دین کے ایک شہر تھے ، شرف و تکریم کے بلدِ عظیم تھے لیکن اپنے گناہوں کی تباہ کاریوں سے اب صرف ایک دیوار رہ گئے ہیں، شیطان نے ہمارے گناہوں سے دین و تقویٰ کا سارا شہر تباہ کردیا، اب ایک دیوار رہ گئی ہے جیسے جب زلزلہ آتا ہے تو ایک جھنگے میں ایک محلّہ گر گیا ، دوسرے حجینکے میں دوسرا محلّہ گر گیا ، پھر تیسرا

گر گیا اس طرح شہر کا شہر جاہ ہوجاتا ہے۔ ای طرح اے اللہ مجھی بد نظری کرکے ہم نے اپنے دین کے شہر کا ایک محلّہ گرادیا ، مجھی حیوں سے باتیں بنا کے دوسرا محلّہ گرادیا ، مجھی ان کو دل بین با کے تیسرا محلّہ گرا دیا ، مجھی ان کو دل بین با کے تیسرا محلّہ گرا دیا یہاں تک کہ ہمارے دین اور تقویٰ کا شہر گناہوں کے زلزلوں اور مموں کی جاہ کاریوں سے کھنڈر بن گیا ہے۔ ان اللہ ہم نے اپنے ہاتھوں سے اپنے آپ کو اس طرح جاہ کیا ہے کہ ہمارے شہر دین بین بس ایک دیوار باقی ہے اور ہمارے لباتِ دین میں مرف ایک تار باقی ہے۔

البقیہ البقیہ اے خدیو تانہ گردد شاد گلی جان دیو

ال دائد فر حابیا گھ جب پورا شہر تاہ ہوجائے اور صرف ایک دیوار رہ جائے تو کیا حسرت ہوتی ہے۔ مولانا رومی کئے پیارے آدی ہیں ، کس ندامت و فنائیت و درد سے دعا مانگ رہ ہیں کہ اے خدا اب تو بچالیجئے ، اب تو بچالیجئے ہمارے دین کے تباہ شدہ شہر کی جو ایک دیوار باقی رہ گئی ہے اس کو تو نہ گرنے دیجئے ورنہ تو ہم بالکل ہی تباہ ہوجائیں گے۔ ہماری نالائقیوں کے باوجود محض اپنے کرم سے اس دیوار کے سہارے کچھ تو اب شہر محبت میں ہمیں زندہ رہے دیجئے ورنہ اگر سے سہارا بھی گر گیا تو ہمارا کہیں شھانہ نہ سہارا بھی گر گیا تو ہمارا کہیں شھانہ نہ

ہوگا۔ یعنی جو تھوڑا سا دین رہ گیا ہے یہ ظالم شیطان جا ہتا ہے کہ اس کو بھی گناہ کرا کے ہم سے مجھین لے لہذا ہمارے لباس دین کا جو ایک تار بیا ہے اور شہر دین کی جو ایک دیوار بی ہے اس کو بیالیجئے ورنه شیطان بورے طور سے خوش ہوجائے گا لہذا اے اللہ این دسمن کو خوش نہ ہونے دیجئے اور ہاری نالائقیوں کی وجہ سے ہمیں اس کے حوالہ نہ سیجئے۔ آہ! جس طرح ایک بدوی نے روضۂ مبارک یر دعا ماتگی تھی۔ بعض وقت اللہ تعالیٰ دیہاتیوں کے دل میں ایسا مضمون عطا فرماتے ہیں کہ علاء عش عش کرتے ہیں۔ ایک دیباتی روضة مبارك ير حاضر ہوا اور اس نے اللہ تعالیٰ سے عرض كيا كه اے اللہ اگر تونے مجھے معاف کردیا اور میرے گناہوں کو بخش دیا تو تیرا محبوب جو یہاں آرام فرما ہے خوش ہوجائے گا اور تیرا دعمن مُلَّين ہوجائے گا اور اگر تونے مجھے معاف نہ کیا تو تیرا دعمن خوش موجائے گا اور تیرا مجوب عملین موجائے گا لہذا اب تو خود فیصلہ كرلے كه تحجے اين محبوب كو خوش كرنا پسند ب يا اين دسمن كو خوش کرنا پند ہے۔ آہ کیا مضمون دعا ہے ۔ لہذا اے اللہ ہمیں ململ تباہی سے بیالیجئے اور ہمارے دین و تقویٰ کی بقیہ دیوار کو نہ گرنے دیجئے اس کو سنوار دیجئے اور آفت زدہ علاقہ کی جب ایک دیوار کو شاہ سنوار تا ہے تو بورا شہر پھر سے آباد کردیتا ہے۔اے اللہ آپ تو شاہوں کے شاہ ہیں ، سلطان السلاطین ہیں ہمارا شہر دین آباد کرنا



آپ کے لئے کیا مشکل ہے۔ پس ہمیں اپنی حفاظت میں لے لیجئے اور اپنے دسمن کو خوش نہ ہونے دیجئے۔

> بہر مانے بہر آل لطف نخست کہ تو کردی گمرہاں را باز بحست

ار شاہ فدر ماجیا گے مولانا روی اللہ تعالیٰ ہے عرض كرتے بيں كه اے اللہ آپ جارى كى ليافت و قابليت و صلاحيت كى وجہ سے ہم یر مہربانی و فضل نہیں فرماتے کیونکہ ہمارے اعمال تو ایسے نالائق ہیں کہ جن کی وجہ سے ہم طرد و بعد اور دوری کے مستحق بیں کہ آپ ہمیں اپی بارگاہ سے محکرادی۔ جس طرح ہم اینے نافرمان ملازم کو نکال ویتے ہیں تو ہم آپ کی نافرمانی کی وجہ ے اس قابل تھے کہ آپ کی بار گاہِ قرب سے نکال دے جاتے للذا آپ کی مہربانی و لطف جاری وجہ سے تہیں ہے بلکہ آپ کے لطف کا سبب آپ کا لطف سابق ، لطف مخفی اور احسان قدیم ہے جس نے بے شار مراہوں کو دوبارہ ڈھونڈ لیا اور اپنا بنا لیا۔ اگر آپ کا یہ فضل و کرم نه ہو تا تو بھلا عازم قتل نبی اور قاتل عم نبی کو ہدایت ہو سکتی تھی؟ اگر جارا کوئی اکلوتا بیٹا ہو اور اتنا پیارا ہو کہ کا نئات میں اس ے زیادہ ہمیں کوئی بیارا نہ ہو اور ہمیں بیت چل جائے کہ کوئی اس کے قتل کا ارادہ رکھتا ہے تو زندگی بحر ہم اس کی صورت دیکھنا پند

نه کریں بلکہ اگر بس چلے تو اس کو نیست و نابود کردیں لیکن اے اللہ آپ کے فضل و رحت بے پایاں اور حلم و کرم کا کوئی اندازہ نہیں كرسكتا كه حضور صلى الله عليه وسلم سے بردھ كر كائنات بين كوئي آپ کا پیارا نہیں جو وجہ تخلیق کا ننات ہیں اور آپ نے فرمایا کو لَاكَ لَمَا خَلَقْتُ السَّمُوٰتِ وَالْآرْضِيْنَ اللَّهُ عَلَيه وسَلَّمَ اللَّهُ عَلَيهِ وسَلَّمَ أَكر میں آپ کو پیدا نہ کرتا تو زمین و آسان کو تھی پیدا نہ کرتا تو ایسے محبوب صلی اللہ علیہ وسلم کے قتل کا ارادہ کرنے والے کو اے اللہ آپ کے کرم نے ہدایت دے دی اور نہ صرف یہ ان کو معاف كرديا بلكه حضور صلى الله عليه وسلم كا ايبا جال نثار اور آپ صلى الله عليه وسلم كا اليها پيارا بناديا كه وه خليفه كروم مين ـ اى طرح آب صلى الله عليه وسلم کے محبوب چا حضرت حمزہ رضی الله تعالی عند کے قاتل کو اے اللہ آپ نے اپنا بنا لیا۔ آپ کی رحمت غیر محدود کو وہم و قیاس میں نہیں لایا جاسکتا \_

> اے بلند از وہم و قال و قبل من خاک بر فرق من و تمثیل من

اے اللہ آپ ہمارے قبل و قال اور وہم و خیال سے بالاتر ہیں آپ کی ذات و صفات کی عظمتوں کی کوئی تمثیل نہیں پیش کی جاسکتی کیونکہ لیس کمٹلہ شنی کوئی شے آپ کے مثل نہیں۔

تو مولانا رومی فرماتے ہیں اے اللہ آپ کی رحمت نے کتنے گراہوں کو ممراہی کے بیابانوں سے دوبارہ ڈھونڈ لیا اور اپنا ولی بنالیا ، كتنے ڈاكو آپ كى رحمت سے ولى الله ہوگئے . حضرت فضيل ابن عیاض کتنے بڑے ڈاکو تھے کہ جن سے مائیں اینے بچول کو ذراتی تخيس كه حيب موجا فضيل آرما ہے اور آج وہ سيد الطاكف مين ، تجرة چشتیہ میں ان کا نام آتا ہے۔اے اللہ آپ جو لطف وکرم اینے بندوں یر فرماتے ہیں خصوصاً وہ بندے جو بے راہ ہو گئے تو اس کا سبب محض آپ کا لطف و کرم ہے جیسے کوئی نالائق بیٹا باپ سے بھاگ جائے تو باپ کا کرم پھر اس کو تلاش کرکے اپنے گلے ہے لگا لیتا ہے ایسے ہی وہ بندے جو نفس و شیطان سے مغلوب ہو کر آپ سے دور بھاگ گئے، آپ کا کرم ان کو تلاش کر کے اپنی آغوش میں لے لیتا ہے \_ بندؤ بكريخته باز

. آبروئے خود ز عصیاں ریختہ

آپ سے بھاگا ہوا بندہ اپنی آبرہ کو گناہوں سے برباد کرکے آپ کے جذب کرم کے صدقہ میں پھر آپ کے پاس آگیا اور اس کی وجہ ہارے اٹھال نہیں ہیں بلکہ آپ اپنے لطف و کرم سے گراہوں کو دوبارہ تلاش کرلیتے ہیں اور توفیق ہدایت دے دیتے ہیں اور اپنا بنالیتے ہیں۔

## چوں نمودی قدرتت بنمائے رحم اے نہادہ رحم ہا در لحم و شحم

اے اللہ جب آپ نے اپن قدرت کا ظہور فرمادیا تو اینا رحم بھی ہم کو عنایت فرماد بھئے۔ آپ کی قدرت تو ہر طرف ظاہر ہے۔ پس اگر آپ کا رحم بھی ظاہر ہوجائے تو ہمارا کام ہی بن جائے۔ رحم سے مراد وہ رحمت مخفیہ ہے جس سے بندوں کو آپ اپنا بناتے ہیں ورنہ آپ کی رحمت عامہ تو ہر کمحہ ہر آن بندوں پر ہے اور آپ کی قدرت نے ہمیں وجود بخشا ، منی جیسی نایاک چیز پر آپ نے کیا فٹنگ کی ہے کہ اس پر آنکھ کان ناک بنادئے ورنہ مال کے پیٹ میں ہم خون حیض اور باب کا نطفه نایاک تھے۔ ای قطرہ منی کو آپ نے بینا کردیا، گویا کردیا جس سے آج ہم ایک دوسرے کو دیکھ رہے ہیں، بول رہے ہیں ، ہس رہے ہیں ، ایک دوسرے کی سن رہے ہیں ، ایک دوسرے کی سمجھ رہے ہیں ، ایک نایاک قطرے کو آپ نے کہاں سے کہاں پہنیادیا ، جب آپ نے این قدرت کا اتنا ظہور فرمادیا تو اینا رحم بھی ہم پر ظاہر فرماد یجئے، کرم بھی فرماد یجئے۔ اے وہ ذات كامل القدرة جس نے لحم و تحم ميں رحم ركھ ديا مثلاً مال باب ك گوشت اور چرنی میں مامتا اور رحمت و شفقت کا مادّہ رکھ دیا۔ انسان کا پورا جسم کم و محم سے بنا ہوا ہے۔ اس کم و محم میں رحم کا مال آپ کا ر کھا ہوا ہے ، ماں باپ کے کلیجہ میں اولاد کی مامتا اور شفقت اور

محبت آپ کی رکھی ہوئی ہے جس سے آپ کی مخلوق کا یہ حال ہے کہ مال باپ اولاد پر اپنی جان قربان کرتے ہیں تو جب آپ کی عطا فر مودہ مخلوق کی رحمت کا یہ حال ہے تو آپ تو رحمت کا سر چشمہ ، مرکز اور منبع ہیں اور آپ رحم کرنے میں لحم و شحم سے بے نیاز ہیں لہذا آپ ہم پر برآہ راست رحم فرماد یجئے۔

ایں دعا گر خشم افزاید ترا تو دعا تعلیم فرما مهترا

اگر میری بید دعا بوجہ میرے نقصان فہم اور کوتابی تعبیر اور نقص عرض و معروض کے اپنے عنوان و مضمون کے اعتبار سے آپ کو نالبند اور میرے لئے موجب غضب ہے تو اے میرے بیارے اللہ مجھے دعا کا مضمون بھی تعلیم فرمائے، مجھے مانگنا سکھاد بجئے ، ایس دعا مانگنے کی توفیق عطا فرمائے اور ایسے مضامین دعا الہام فرمائے جس سے آپ خوش ہوجا کیں۔

اتنا فی دار دنیانا حسن اتنا فی دار عقبانا حسن

اے اللہ آپ ہم کو دنیا میں بھی بھلائیاں دیجئے اور آخرت میں بھل کیا دیا ہے۔ اللہ آپ ہم کو دنیا میں بھی بھلائیاں عنایت فرمائے۔علامہ آلوی نے تفسیر روح المعانی (ج

ص ٩١) ميں حسنة في الدنيا و الآخرة كي تفيير ميں لكھا ہے كہ دنيا كي بھلائیاں جن کو اللہ تعالی نے اس دعا میں مائلنے کا تھم دیا ہے یہ ہیں: نیک بیوی ، نیک اولاد ، رزق حلال ، علم و عمل ثناء خلق یعنی مخلوق میں تعریف اور نیک نای ، عافیت اور مخلوق کی محتاجی سے حفاظت ، وشمنوں کے مقابلہ میں اللہ تعالی کی نصرت، کتاب اللہ کی قہم لیعنی دین کی سمجھ اور نیک بندول کی صحبت ۔ حسنہ کی جو تفسیر بیان ہوئی اس کو تو سب مانتے ہیں لیکن بعض لوگ صحبت صالحین کو حسنة في الدنيا نهيل سجحت لين مفر عظيم علامه آلوي كي تفير سے معلوم ہوا کہ یہ اتن بری نعمت ہے کہ جو اہل اللہ سے دور ہے وہ ونیا کی بہت بڑی بھلائی سے محروم ہے اور آخرت کی حسنة جنت ہے ، محشر کی ہولناکیوں اور سوء حساب سے حفاظت اور دیدار اللی کی لذت ہے۔ پس اے اللہ ہمیں دنیا کی بھلائیاں بھی عطا فرمایئے اور آخرت کی بھلائیاں بھی عطا فرمائے آمین۔

> راہ را برما چوں بستاں کن لطیف مقصد ما باش ہم تو اے شریف

مولانا رومی دعا مانگ رہے ہیں کہ اے اللہ ہم پر اپنے راستہ کو یعنی راہ سلوک کو مثل باغ کے لطیف ، لذیذ اور خوشگوار کرد بجئے جس طرح باغ میں شخنڈی شخنڈی ہوائیں پھولوں کی بھینی بھینی

خو شبو لئے ہوئے آتی ہیں ای طرح ہارے لئے اپنے راستہ کو مزے دار کرد ہے۔ آپ کا راستہ تو اے اللہ مزے دار ہے ہی کیکن ہم مناہ كركے آپ كے راسته كو بے مزہ كرتے ہيں۔جو لوگ گناہ كى عادت میں مبتلا ہیں ان کے لئے اللہ کا راستہ بوستان نہیں رہتا کیونکہ گناہوں کی وجہ سے وہ ہر وقت کشکش میں مبتلا ہیں اور کثرت معصیت سے تقاضائے شہوت میں اضافہ ہوجاتا ہے، اس لئے جب تك نماز يرص بين ، جب تك علاوت كرت بين ، جب تك ذكر میں مشغول ہوتے ہیں سکون سے رہتے ہیں اور جہال فارغ ہوئے ان کو پھر پُرانا باپ یاد آجاتا ہے اور پھر کشکش اور دوزخی زندگی میں مبتلا ہوجاتے ہیں اور جو گناہوں سے محفوظ ہیں ان کے لئے اللہ کا راستہ باغ ہی باغ ہے۔ اس کی مثال نیہ ہے کہ جیسے ایک مخص حاربا ہے اور راستہ کے دونوں طرف درخت ہی درخت اور باغ ہی باغ ہیں اور در ختوں کے سائے میں مختندی مختدی ہواؤں میں چلا جارہا ہے ، اس کا راستہ نہایت آسان ، مزے دار اور خوشگوار ہے اور دوسرا تشخص جو نماز روزہ اور ذکر و تلاوت بھی کرتا ہے کیکن گناہوں میں بھی مبتلا ہے اس کی مثال رہے ہے کہ جب تک ذکر و تلاوت میں مشغول ہے تو گویا در خت اور باغ کے سائے میں جارہا ہے لیکن جیسے ہی گناہ کا مرتکب ہوا تو باغ کا سابیہ دار راستہ ختم ہو گیا اور کڑا کے کی چلیلاتی ہوئی دھوپ میں آگیا ، شہوات نفسانیہ اور تقاضائے معصیت

فغان دول کی سال ۱۲۷۰ کا ایس کا دول کا ایس کا

کے ارتکاب کا راستہ اضطراب اور بے چینی کی شدید دھوپ اور گرم لو کا راستہ ہے جہاں چین اور اطمینان کا خواب تھی نظر نہیں آنا۔ اگر احساس سیح اور قلب سلیم ہے تو گناہ کے نقطہ کے آغاز اور زیرہ بوائث ہی سے پریشانی اور بدحواس شروع ہوجاتی ہے مثلاً ایک مخفس نے اپنے قلب کا رخ نوے ڈگری اللہ کی طرف کیا ہوا ہے لیکن جیسے ہی ذرا سائسی حسین کی طرف جھکا تو قلب میں اس وقت پریشانی کا آغاز ہوجائے گا۔ گناہ کے میلان اور تقاضوں پر عمل کا مبہم خیال اور نقط آغاز الله کے قرب سے اس قدر دور کردیتا ہے اور قلب کا سکون چھین لیتا ہے کیونکہ ہر گناہ منافی ذکر ہے اور ذکر پر اظمینان قلب موعود ہے تو جس درجہ ذکر کا ضد ہوگا ای درجہ کی نے اطمینانی عقلاً متلزم ہونی جائے۔ یہ میں منطق کی عقلی دلیل پیش كرربا ،ول كيونك الا بذكر الله تطمئن القلوب مين حمر ب البذا جب اطمینان قلب الله کے ذکر بی یر موقوف ہے تو ذکر سے جتنے درجہ دوری ہوگی اتنے ہی درجہ بے اطمینانی مظرم ہوئی۔ اگر اللہ ک یاد سے ایک اعشاریہ دوری ہوئی تو قلب میں ایک اعشاریہ بے اطمیناتی پیدا ہونا لازم ہے۔اور اگر گناہ کرلیا تو قلب مکمل طور سے بے چین ہو جائے گا کیونکہ گناہ خلاف ذکر ہے بلکہ غفلت کافرد کامل ہے۔ محض غفلت سے باطن کو اتنا نقصان نہیں پہنچا جتنا گناہ سے پنچا ہے مثلاً تھوڑی در کھانے پینے میں ایسا مشغول ہوا کہ اللہ کی یاد

3.09

ے غافل ہوگیا یا کسی کے لطیفوں میں ایبا غرق ہوا کہ پیٹ کی گرائی سے بنینا شروع کردیا یہاں تک کہ اس وقت اس کے دل میں اللہ کی یاد نہیں رہی تو اس غفلت سے اتنا نقصان نہیں پنچے گا جتنا کسی معصیت کی طرف ایک اعشاریہ قلب کا میلان ہوجائے تو دیوار استقامت کی بنیاد خطرے میں پڑ جاتی ہے اور اگر خدانخواستہ معصیت کا ارتکاب کرلیا تو دیوار استقامت ہی گرجاتی ہے اور اگر خدانخواستہ معصیت کا ارتکاب کرلیا تو دیوار استقامت ہی گرجاتی ہے اور قلب بالکل بے چین ہوجاتا ہے۔

ای کئے مولانا رومی دعا کررہے ہیں کہ اے اللہ تقاضائے معصیت کی کشکش اور دوزخی زندگی اور مجاہدہ و مشقت شدیدہ اور جہد بلاء سے ہمیں بچا لیجئے اور اپنی راہ کو ہم پر مثل بوستان و باغ کے لطیف فرماد بجئے اور بیہ نعمت کب حاصل ہوگی \_

### مقصد ما باش ہم تو اے شریف

اے رب العزت! اے میرے معزز و کرم اللہ! جب ہر سائس اور ہر لیحہ آپ ہارے مقصود و مراد اور مقصد اعظم بن جائیں ، ہارا قصد و ارادہ صرف آپ کی طرف رہے ، ہاری تمناؤل کا مرکز صرف آپ کی فرف رہے ، ہاری تمناؤل کا مرکز صرف آپ کی ذات ہو ، جب سے مقام آپ ہم کو عطا فرمائیں گے تب جاکر ہمیں آپ کا راستہ بوستان اور باغ کی طرح لطیف ہوجائے گا۔ مولانا کا مطلب سے کہ جو شخص اللہ کے راستہ کو باغ کی طرح

لطیف اور پُر لطف بنانا چاہے وہ اللہ تعالیٰ کو ہر سانس میں اپنا مقصود اور مراد بنا لے۔ مقصد ما باش اگرچہ مولانا کا جملہ انشائیہ دعائیہ ہے لیکن ساتھ ساتھ انہوں نے اس کے اندر جملہ خبریہ بھی شامل کردیا ہے کہ بھی خبر بصورت امر اور بھی امر بصورت خبر ہوتا ہے جیسے سرور عالم سلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کا ارشاد ہے:

#### إذَا لَمْ تُسْتُحِي فَافْعَلْ مَا شِئْتَ

جب تجھ سے حیا ختم ہو گئی تو پھر جو جاہے کر۔ تو کیا نعوذ باللہ شریعت اجازت دے رہی ہے کہ شرم کو مختم کرکے جو جاہو کرو۔ تہیں! یہ صورتا امر ہے حقیقا خبر ہے کہ اگر تھے سے حیا جاتی رہی تو پھر تو ہر گناہ کرے گا کیونکہ ہر گناہ کا سبب بے حیائی ہے۔ اگر بدنظری کررہا ہے تو اس کا سب بے حیائی ہے ، زنا کررہا ہے تو نہایت درجہ کا بے حیاہے کہ دوسروں کی ماں بہنوں کے ساتھ ایسا كررہا ہے جو اپني مال بہنوں كے لئے پند نہيں كرتا اور اس كو يرواه تہیں کہ اللہ نے اگر مخلوق پر ظاہر کردیا تو کس قدر رسوائی ہوگی۔ اس کے علاوہ خدا کے تھم کو توڑنا خود بے حیائی ہے۔ اس طرح اگر کوئی جھوٹ بول رہا ہے تو وہ بے حیا ہے۔ حیا والا آدمی سویے گا کہ اگر بھی میرا جھوٹ ظاہر ہو گیا تو کیا منہ دکھاؤں گا۔ غرض ہر گناہ کی جرا میں بے حیائی یوشیدہ ہے۔ گناہ بغیر بے حیائی و بے غیرتی کے ہو ہی نہیں سکتا۔ اس کئے مولانا کے اس جملہ انشائیہ میں جملہ خبریہ

نفان ردل ٭ 💝 💮 💮 💝 💝 نام دادل کام دادل کام

بوشیدہ ہے کہ اللہ کو اپنا مراد بنالو۔

پس جس کی زندگی کی ہر سانس میں اللہ تعالیٰ کی ذات مقصود و مراد ہو کہ ایک لمحہ بھی اس کا اللہ سے غافل نہ ہوتو ایبا شخص عاب مسجد میں ہو ، چاہ دکان میں سودا نے رہا ہو ، چاہ بیوی بچوں سے باتیں کررہا ہو یا دوستوں سے خوش طبعی کررہا ہو یہ ہر وقت باغ قرب میں ہے اور اللہ کا راستہ اس کے لئے گویا پچولوں کے جمر مث اور درختوں کے سائے میں نہایت سکون و عافیت سے گذر جائے گا اور بہت مزے میں یہ مزل تک پہنچ جائے گا ۔ اس لئے مولانا نے فرمایا کہ اے اللہ صرف آپ ہی ہارا مقصد ، ہمارا ، ہماری آرزوؤں اور انتہائی لذیذ ہوجائے۔

تاچہ دارد ایں حسود اندر کدو اے خدا فریاد مارا زیں عدو

مولانا فرماتے ہیں کہ یہ حاسد اپنے اندر کس قدر کینہ رکھتا ہے۔ حاسد سے مراد شیطان ہے اور نفس بھی مراد ہوسکتا ہے کیونکہ دونوں ہی کی دشنی منصوص ہے۔ شیطان کے لئے اللہ تعالیٰ کا ارشاد

إِنَّهُ لَكُمْ عَدُوٌّ مُّبِينٌ

فَعَانِ ردَى ﴾ ﴿ ﴿ ﴿ ﴿ ﴿ ﴿ اللَّهِ ﴾ ﴿ ﴿ ﴿ مُرَامِنا بِاللَّهِ مِدِينَ

شیطان تمہارا کھلا ہوا دشمن ہے اور نفس کے لئے حضور صلی الله علیه وسلم کا ارشاد ہے:

#### إِنَّ أَعْدًا عَدُوِّكَ فِيْ جَنْبَيْكَ

تیرا سب سے برا دشمن تو تیرے پہلو میں ہے۔ اور نفس و شیطان دونوں بھی مراد لئے جاسکتے ہیں لیکن شیطان کا یہاں مراد ہونا زیادہ اقرب الی القیاس ہے کیونکہ وشمن ازلی اور مردود ازلی ہے۔ اس کی دشمنی بھی ختم نہیں ہو گئی اور نفس کااگر تزکیہ ہوجائے تو یہ ولی اللہ بھی ہوجاتا ہے۔ تاچہ مبالغہ ہے یعنی یہ ظالم ہم سے کتنا حمد رکھتا ہے۔ پس اے خدا میں اس دشمن کے خلاف آپ سے فریاد کرتا ہوں ہیسے کوئی دشمن کی بچے کو مار رہا ہو تو وہ بچہ اپنے ابا کو بکارتا ہے پس اے اللہ اس دشمن کی بچے کو مار رہا ہو تو وہ بچہ اپنے ابا کو بکارتا ہے پس کے اللہ اس دشمن شیطان اور دشمن نفس کے ستانے پر ہم آپ بی کو پکار رہے ہیں کہ آپ بی کو پکار رہے ہیں کہ آپ بی کو پکار رہے ہیں کہ آپ دی کے بیاری فریاد ہے کہ اس دشمن کی پٹائی سے ہمیں بچالیجے۔

گریکے فصل دگر در من دمد برد خواہد از من ایں رہزن نمد

مولانا فرماتے ہیں کہ اگر اعمال صالحہ کی کوئی دوسری فصل میرے اندر پیدا ہوجائے تو یہ ڈاکو اس کو بھی کاٹ کر اٹھالے جائے گا بعنی اگر آپ کی حفاظت نصیب نہ ہوگی تو جو کچھ تہجد و اشراق اور

اوامین کی کمائی ہوگی وہ سب کی سب شیطان لے جائے گا۔ مثلاً دکھاوا کرادیا ، یا دل میں بڑائی ڈال دی ، یا کسی پر بے جا غصہ کرادیا ، یا حسینوں پر بدنگاہی کرادی ، یا غیبت کرادی تو نیک اعمال کا جو اسٹاک تھا اس طرح سب ختم ہو گیا اور اسے خبر بھی نہیں کہ میرا سارا مال چلا گیا یعنی اعمال ضائع ہو گئے۔

ایں حدیثش ہمچو دود است اے اللہ رحم کن ورنہ گلیمم شد سیاہ

اے خدا نفس و شیطان کی گفتگو یعنی ان کی دعوۃ الی الباطل اور ترخیبات الی المعاصی مثل وحوال کے ہے۔ آپ مجھ پر رحم کیجئے اور مجھے تقوی پر استقامت عطا فرمائیئے ورنہ میری دین کی کملی ساہ موجائے گی یعنی گناہوں سے میرے قلب و جال بے نور اور ساہ ہوجائیں گے اور گناہوں کی ظلمت اللہ کے قرب سے مجھے محروم کردے گی۔

من به جحت بر نیابم با بلیس کوست فتنه بر شریف و بر نسیس

یعنی میں ججت، بحث اور دلائل سے ابلیس پر غالب نہیں آسکنا کیونکہ وہ کمینول اور گراہوں کے لئے بھی فتنہ ہے اور بڑے بڑے شرفاء کے لئے بھی فتنہ ہے۔ ذراسی دیر میں بڑے بڑے اتقیاعلاء و صوفیا کو فتنہ میں مبتلا کردیتا ہے لہذا اے اللہ اس پر غالب آنا آپ کے فضل کے بغیر ممکن نہیں۔

> يًا غَيَاثِي عِنْدَ كُلِّ كُرْبَةٍ يَا مَعَاذِى عِنْدَ كُلِّ شَهْوَة

اے فریاد سننے والے ہمارے کرب و بے چینی کے وقت اور اے ہماری پناہ گاہ ہماری شہوت نفس کے وقت۔ آپ مصیبت کے وقت ہماری شہوت نفس کے وقت۔ آپ مصیبت کے وقت ہمارے کرب اور بے چینی کو دور کر سکتے ہیں اور غلبہ شہوت کے وقت آپ ہی کی پناہ ہمیں نفس کی مغلوبیت سے بچا سکتی ہے۔

يَا مُجِيْبِي عِنْدَ كُلِّ دَعْوَةٍ يَا مَلاذِی عِنْدَ كُلِّ مِحْنَةٍ

اے جواب دینے والے میری ہر پکار پر تعنی اے سننے والے میری ہر دعا کے اور اے ہر تکلیف میں میرے سہارے۔!



## ورس مناجات رومی

۳ شعبان المعظم <u>الآل</u>اھ مطابق 19 فرور<u>ی 1991</u>ء بروز منگل بعد نماز عشا بمقام خانقاه امدادیه انثر فید مکشن اقبال۲ کراچی

## اے خداوند اے قدیم احسان تو آں کہ دانم واں کہ نے ہم آن تو

مولانا روی فرماتے ہیں کہ اے فدا آپ کی شان قدیم ہے یعنی آپ ہمیشہ ہے ہیں ہمیشہ رہیں گے۔قدیم کے معنی ہیں واجب الوجود، غیر حادث ، غیر فانی ، جس پر بہی عدم د فنا طاری نہ ہوا ہو۔ اور ہم لوگ حادث ہیں ، جنت بھی حادث ہے اور نعماء جنت بھی حادث ہیں۔ حادث اس کو کہتے ہیں جس پر کوئی زمانہ عدم کا گذرا ہو، وہ چیز نہ رہی ہو ، چاہے ہونے کے بعد پھر وہ ہمیشہ قائم رہے جیے جنت نہ رہی ہو ، چاہے ہونے کے بعد پھر وہ ہمیشہ تائم رہے جیے جنت بہا نہیں تھی پھر پیدا کی گئی لیکن اب ہمیشہ رہے گی اور دنیا فانی ہے ، ایک دن نہیں تھی ، اب ہے اور ایک دن نہیں رہے گا۔ دنیا اور ، ایک دن نہیں رہے گا۔ دنیا اور بہی کی لاز توں کی شراب نہ ازلی ہے نہ ابدی اس لئے یہ تو اس قابل کی ختوں کی شہیں کہ اس کا ذکر کیا جائے اور جنت اور اس کی نفتوں کی شراب ازلی تو نہیں ہے لیکن ابدی ہمیشہ سے نہیں تھی ، پھر شراب ازلی تو نہیں ہے لیکن ابدی ہے بعنی ہمیشہ سے نہیں تھی ، پھر شراب ازلی تو نہیں ہے لیکن ابدی ہے بعنی ہمیشہ سے نہیں تھی ، پھر

اللہ کے پیدا کرنے سے موجود ہوئی اور اب مجھی فنا نہیں ہوگی اور الله كى ذات قديم واجب الوجود غير حادث غير فائى ہے ، ازلا ابدأ ہے لیعنی اللہ تعالی ازل سے ابد تک ہیں ، ان یر کوئی زمانہ عدم کا نہیں گذرا ، ہمیشہ سے بیں اور ہمیشہ رہیں گے لہذا اللہ کی محبت کے نشہ کو ،اللہ کے نام کی لذت کو ، اللہ کی شراب ازلی ابدی کو جنت کی شراب ابدی بھی نہیں پاسکتی تو دنیا کی فانی شراب کی کیا حقیقت ہے جو نہ ازلی ہے نہ ابدی ۔ جنت حادث ہے اور اللہ تعالیٰ کی ذات قدیم ب اور حادث کی لذت قدیم کی لذت کے مقابلہ میں کوئی حیثیت نہیں رکھتی کیونکہ قدیم غیر محدود ہوتا ہے لہذا اللہ تعالیٰ کا کوئی کفو نہیں وَ لَمْ يَكُنُ لَهُ كُفُواً آحَدٌ مِیں كرہ تحت النفی واقع ہے جو فائدہ عموم کو دیتا ہے اور اس عموم میں جنت بھی داخل ہے ، حوری بھی واخل ہیں ، جنت کی ساری تعمیں بھی داخل ہیں ۔ تو جب اللہ تعالی کا کوئی مثل نہیں ہے تو ان کے نام کے نشہ کا ، ان کے نام کی لذت كا ، ان كے نام كى مشاس كا بھى مثل كيے ہوسكتا ہے كيونكه الله تعالیٰ کی ذات مع این صفات کے بے مثل بے چنانچہ اللہ کے نام کی لذت ، ذکر کی لذت ، سجدہ کی لذت ، تلاوت کی لذت کو جنت کی حوریں بھی نہیں یا سکتیں کیونکہ اللہ کے نام کی تیز والی ازلی ابدی شراب جو لی لیتا ہے پھر کم تیز والی اس کے منہ کو نہیں لگتی۔ لہذا اللہ کے عاشقول کو اللہ کے نام میں جنت سے زیادہ مزہ دنیا ہی

میں آجاتا ہے۔ حضرت شاہ عبدالغنی صاحب رحمۃ اللہ علیہ فرماتے سے کہ بعض مجازیب ایسے ہوں گے جو جنت کی حوروں کو دیکھیں گے بھی نہیں ، بس ہر وقت اللہ تعالیٰ کو دیکھتے رہیں گے اور اللہ میں کیا لذت ہے اور کیا کشش ہے یہ جب پتہ چلے گا جب دیدار اللی ہوگا کہ اس وقت کسی جنتی کو جنت کی کوئی نعمت یاد بھی نہ آئے گ لیکن اس کا مطلب یہ نہیں کہ جنت ہے ہم مستغنی ہیں بلکہ ہم لائی کرتے ہیں اور اللہ تعالیٰ نے ہمیں جنت پر لائی کرنے کا علم دیا ہے کہ اللہ کے عاشق کیونکہ جنت مطلب یہ ہے کہ اللہ کے عاشق کیونکہ جنت مطلب یہ ہے کہ اللہ کے عاشق کیونکہ جنت سے کہ اللہ کے عاشق کیونکہ جنت سے زیادہ چاہتے ہیں۔

مولانا روی فرماتے ہیں کہ اے خدا اے قدیم ذات آپ کے علاوہ باقی سب چیزیں فانی و حادث ہیں اس لئے آپ ہی محبت کے قابل ہیں۔ آپ کے وہ تمام احسانات جن کو ہم جانتے ہیں اور وہ تمام احسانات جن کو ہم جانتے ہیں اور وہ تمام احسانات بن کی شان اور تمام احسانات ایسے ہیں جن کی شان اور آپ ہی کی عطا ہیں۔ بہت سے احسانات ایسے ہیں جن کا ہم کو علم ہے مثلاً انسان بنایا، کتا اور سور اور جانور نہیں بنایا ، مسلمان گھرانے میں پیدا فرمائی اور ایمان و اسلام کی دولت عطا فرمائی اور اپنے نام کی لذت عطا فرمائی ، ہے اللہ والوں سے تعلق کی توفیق عطا فرمائی اور ایمان والی نام کی ناز روزہ اور اعمال صالحہ کی توفیق بخشی ، ہمارے چھوٹے بڑے نام کی خانہوں کو اور جرائم کو معاف فرمائی اور ستاری فرمائی ، رسوا نہیں فرمایا

اس کے علاوہ صحت و عافیت ہوی بچے نیک دوست احباب اور بے شار انعامات عطا فرمائے جن کو ہم اگر شار کرنا چاہیں تو نہیں کر سکتے لہذا اے خدا ہم ہر بن موسے آپ کے احسانات کا شکر ادا کرتے ہیں لیکن شکر کا حق پھر بھی ادا نہیں ہو سکتا۔

اور بہت سے احسانات ایسے ہیں جن کو ہم نہیں جانتے جیسے ماں کے پیٹ میں جب ہم بن رہے تھے تو ہمیں کچھ یہ تنہیں تھا کہ کس طرح ہماری آئکھیں بن رہی تھیں اور کس طرح اللہ میاں ان میں روشیٰ رکھ رہے تھے اور کب ناک بنارے تھے اور کب اس میں سو تلھنے کی طاقت رکھ رہے تھے، کب کان بنائے اور کانوں میں سننے کا خزانه کب رکھا، کب زبان بنائی اور کب اس میں چکھنے کی قوت ر تھی، جسم کے ایک ایک اعضاء کو کب بنایا اور کب دل بنایا اور کب اس کو حرکت عطا فرمائی کہ وہ چلنے لگا اور جسم کے اندر ایک یورا کارخانہ حالو ہو گیا، رگوں اور شریانوں میں خون دوڑنے لگا وغیرہ بے شار احسانات میں جن سے ہم بے خبر میں۔ ای طرح ہارے گئے یوری کا ئنات خلق فرمائی ، کب سورج کو ساڑھے نو کروڑ میل پر نگایا ، كب جاند بنايا ، كب بهارون كو پيدا فرمايا اور كس طرح جارے رزق کا نظام فرمایا ، سورج نس طرح غلہ ریاتا ہے اور سمندر سے بھاپ بنا كر بادل كيے الحاما ہے اور كس طرح بارش برساما ہے - اے اللہ يه آ فتآب بھی آپ کا ہے ، بادل بھی آپ کے ہیں ، یہ سارا کارخانہ

آپ نے ہماری تربیت اور پرورش میں مصروف کر رکھا ہے لیکن ہم

کو آپ نے اپنے لئے بنایا ہے ، اپنی معرفت و عبادت کے لئے پیدا

فربایا ہے گر افسوس ہم آپ کے ہونے کے بجائے انہیں چیزوں

میں لگے ہوئے ہیں اور آپ کو بجولے ہوئے ہیں اور آپ کی

احسانات جن کا ہم کو علم ہے اور جن کا علم نہیں ، سب آپ کی عطا

اور مہربانی ہے لیکن ہم کتنے نالائق ہیں کہ آپ کے احسانات کا شکر

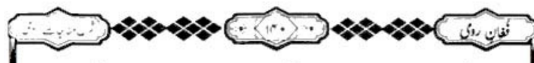
ادا نہیں کرتے بعنی تقویٰ افتیار نہیں کرتے جو اصلی شکر ہے کھا

قال تعالیٰ فاتفوا اللّٰہ لعلکم تشکرون

ایں دعا بشنو زبندہ کاے خدا ثروتے بے رنج و روزی کن مرا

ار دران فردار المراب ا

گوشت یورے گھر میں جگہ جگہ ٹانگ دیا اور روزانہ اس میں سے بحون بحون کر کھانے لگا۔ جس کی گائے تھی اس نے تھانہ میں اس کی گمشدگی کی ربورٹ درج کرادی۔ ی آئی ڈی نے تفیش کرتے کرتے پتہ لگایا کہ ایک آدمی بہت غریب تھا لیکن آج کل وہ روزانہ کوشت اڑا رہا ہے لہذا اس کے گھر کی تلاشی کی تو جگہ جگہ گائے کا گوشت لٹکا ہوا پایا۔ یولیس اس کو بکڑ کر تھانے لے گئی اور عدالت میں مقدمہ دائر کردیا۔ جج نے یو جھا کہ یہ گائے تمہاری تھی؟ اس نے کہا کہ مجھے نہیں معلوم۔ جج نے کہا کہ پھر تم نے اس کو کیوں ذی کیا۔ کہا کہ میرے گر میں تھی آئی تھی۔ جج نے کہا کہ پھر تم نے یہ کیوں نہیں لگایا کہ یہ کس کی ہے ۔ کہا کہ کیوں پتہ لگاتا ، میں تو دو سال ہے اللہ میاں ہے رو رہا تھا کہ مجھے بغیر محنت روزی دیجئے۔ جب اللہ نے روزی جھیج دی تو میں کیوں ادھر اُدھر یو چھتا کہ یہ کس کی ہے۔ جج نے کہا کہ بھئی یہ آدمی کوئی بھولا بھالا مجذوب ولی اللہ معلوم ہو تا ہے اور سی آئی ڈی کو حکم دیا کہ ذرا پتہ تو لگاؤ کہ یہ کس کی گائے ہے ، اس سے پہلے کس کے یاس تھی۔ تفصیلی ربورٹ پیش کرو ۔ معلوم ہوا کہ اس کے دادا کی گائے کسی نے چرالی تھی اور یہ گائے اس کو وراثت میں ملنی جاہئے تھی ، اس کا شرعی حق بناتھا۔ اللہ تعالیٰ اینے بھولے بھالے مجذوبوں کا اس طرح انظام فرماتے ہیں کیونکہ مجذوب غیر مکلّف ہوتے ہیں کیکن



جو لوگ احکام شریعت کے مکلف میں ان کے لئے جائز نہیں کہ بدون تحقیق کسی کا مال لے لیں۔

> چوں مرا تو آفریدی کالجے زخم خوارے ست جیبے منبلے

ار شان فرداد اکد جب عربی لفظ ہے معنی پہلو اور منبل معنی وُصیلا، پتھر۔

مولانا رومی اللہ تعالیٰ سے عرض کرتے ہیں کہ اے خدا جب آپ نے مجھے کابل پیدا کیا یعنی نہایت سئت بلکہ " بحرالکابل" اور میرا دل روزی میں اور دنیا کمانے میں نہیں لگ رہا ہے ، میں آپ کی مجت کا زخم خوردہ ، دنیا کے معاملہ میں نبایت ست اور مئی کے وصلے کی طرح بے کار جول جسے شیر کو کوئی زخی کردے اور وہ تکلیف میں پڑا ہوا سانس لے رہا ہو کہ جسے مررہا ہے تو اس وقت وہ کنکر پھر سے بھی زیادہ ہے کار ہوتا ہے۔ ای لئے میں دنیاوی کاموں میں نبایت ست پہلو ہورہا ہوں کہ کروٹ لینے میں بھی دشواری میں نبایت ست پہلو ہورہا ہوں کہ کروٹ لینے میں بھی دشواری ہوتا ہے۔ تو پھر کسے دوکان کھولوں ، کسے تجارت کروں ، کسے دفتر جاؤں سے تو پھر کسے دوکان کھولوں ، کسے تجارت کروں ، کسے دفتر جاؤں سے

جی اس کا کیا گلے گا تھی کاروبار میں دل جس کا مچنس گیا ہو کسی زلف یار میں سر جہ رہ ا

مجی بات نیا ہے کہ جس کا ول اللہ سے لگ جاتا ہے پھر وہ ول سن

کاروبار میں نہیں لگتا۔ مجبوراً پیٹ کی روئی کے بلئے کام کرتا ہے ورنہ اگر مفت کی مل جائے تو یہ بھی کوئی کام نہ کرے۔ ای لئے مولانا روی نے فرمایا

## تا بدائی ہر کہ را بزداں بخواند از ہمہ کارِ جہاں بے کاڑ ماند

خوب یقین کرلو کہ اللہ تعالیٰ جس کو اپنا بنانا جاہتا ہے سارے جہان کے کاموں سے اسے بے کار کردیتا ہے اور پھر اس کو اسے دین کے لئے قبول کرتا ہے کیونکہ اگر دین کے مسی خادم کا جی ان چیزوں میں لگ جائے تو پھر وہ دین کا کام کیسے کرے گالہٰذا اللہ تعالیٰ اس كا مزاج بى بدل دية بي كه اين كام كے علاوہ كى كام ميں لگنے ہی نہیں دیتے ورنہ کون آدمی ہے جس کے لئے سازگار حالات پیدا ہوجائیں اور پھر بھی وہ دنیا کے کام میں نہ لگے۔ مثال کے طور پر کوئی حکیم یا ڈاکٹر ہے اور ایک ہزار مریضوں کی لائن صبح شام لگی رہے تو اس کے لئے کاروبار حجورتنا بڑا مشکل ہوجائے گا۔ اس کئے الله تعالى كى طرف سے ايا انظام موتا ہے كه اس كا دل كى كام میں لگتا ہی نہیں اور اگر وہ خود مجھی کسی طرف متوجہ ہونا جاہے تو ان اسباب ہی کو اس سے دور کردیتے ہیں ہے

#### جس کو تاکوں گا نشین کے لئے وہ ہی ڈالی کاٹ ڈالی جائے گ

جے اللہ تعالیٰ اپ قرب کے تشمن میں رکھنا چاہتے ہیں تو کسی شاخ کشمن پر اس کا گذارہ نہیں ہونے دیتے۔ جس شاخ کو تلاش کرے گا کہ یہاں گھونسلہ بنالوں اس شاخ کو کٹوادیں گے۔ دیکھنا ہے کہ اتی محنت سے گھونسلہ بنایا تھا لیکن دیکھا کہ شاخ چمن کہیں پڑی ہوئی ہے ، گھونسلہ کہیں پڑا ہوا ہے۔ آخر کار گھوم پھر کے وہ پھر اللہ کا بن جاتا ہے اور اللہ کے قرب کا وہ مزہ پاتا ہے کہ سارے دنیا کے غموں کو بھول جاتا ہے اور اللہ کے قرب کا وہ مزہ پاتا ہے کہ سارے دنیا کے غموں کو بھول جاتا ہے۔ میراشعر ہے ۔

وہ جلا اس کا نشین وہ اُٹھا اس نے دھواں یوں کیا صیاد نے طائر کا سامانِ وصال

صیاد نے چڑیا کو شکار کرنے کے لئے اس کے نشمن میں آگ لگوادی۔ اب چڑیا دیکھ کر پر پھڑ پھڑا رہی ہے کہ نشمن جل رہا ہے اور اس سے دھواں اُٹھ رہا ہے اور مارے ڈر کے گھونسلے کے اندر بھی نہیں جارہی ہے ، آس پاس ، اِدھر اُدھراُڑ رہی ہے کہ است میں شکاری نے اس کو پکڑ لیا۔ اس طرح بعض وقت مصائب اس لئے آتے ہیں کہ اللہ تعالی اس کو اپنا بنانا چاہتے ہیں کیونکہ بعض وقت یہ نفس آتے ہیں کہ اللہ تعالی اس کو اپنا بنانا چاہتے ہیں کیونکہ بعض وقت یہ انشہ والا نہیں بنآ۔ لہذا غیبی طور پر ایسے حالات بیدا

فَقِانِ روَى ﴿ اللَّهِ ﴿ اللَّهِ ﴿ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللّ

کے جاتے ہیں کہ اس کا دل دنیا سے متنفر ہوجاتا ہے اور وہ اللہ کا ہوتا چلا جاتا ہے اور جس کو اللہ جذب کرتا ہے وہ خود بھی آثارِ جذب محسوس کرتا ہے کہ مجھ کو اللہ اپنا بنانا چاہ رہا ہے \_

نہ میں دیوانہ ہوں استرنہ مجھ کو ذوق عریانی
کوئی کھینچ لئے جاتا ہے خود جیب و گریباں کو
ہمہ تن ہستی خوابیدہ مری جاگ اُٹھی
ہر بُنِ مو سے مرے اُس نے پکارا مجھ کو
میں سجھتا تھا مجھے ان کی طلب ہے استر
کیا خبر تھی وہی لے لیں گے سرایا مجھ کو
گیا خبر تھی وہی لے لیں گے سرایا مجھ کو

کاہلم چوں آفریدی اے ملی روزیم دہ ہم زراہ کاہلی

اے غنی اے خزانوں کے مالک اللہ جب آپ نے مجھے کابل پیدا کیا ہے تو مجھے کابل پیدا کیا ہے تو مجھے کو روزی مجھی کابلی کی راہ سے دیجئے لیعنی آسان رزق عطا فرمائے۔

کاہلم من سابیہ تحسیم در وجود نفتم اندر سابی احسان و جود الدر سابی احسان و جود اے خدا میں کابل و ناتواں ہوں اور آپ کے سابی جود و کرم

میں بے فکر سویا ہوا ہوں ، آپ کی رحمت کے سائے میں جی رہا ہوں کیونکہ میں دنیا کے کسی کام کا نہیں اس لئے آپ کی مہر بانی کے سہارے، آپ کے احسان وکرم کے زیرِ سابیہ چین کی نیند سو رہا ہوں

> کاہلاں و سامیہ حسیاں را مگر روزئے بنہادۂ نوعِ دگر

لیکن کاہلوں اور سایۂ رحمت میں سونے والوں کے لئے آپ نے روزی دوسرے طریقوں سے رکھی ہوئی ہے تعنی ان کی روزی کے ووسرے ذرائع عام ذرائع سے بث کر بنائے ہوئے ہیں، رزق کے عام ذرائع سے وہ مشتیٰ ہیں ، آپ کی رحمت کے بھروے پر جو دنیا کے کاموں سے کابل سے ہوئے ہیں ان کا معاملہ عام لوگوں سے الگ تحلگ ہے کہ وہ کھا نی رہے ہیں لیکن بظاہر اسباب نظر نہیں آتے۔ کا بلی کی یہ اصطلاحات خاصہ ہیں۔ یہ مطلب نہیں کہ نفس کی کا پلی کی وجہ سے وہ کوئی کام نہیں کرتے اور سوئے ہوئے ہیں۔ مطلب سے کہ دنیا کے کاموں سے وہ کابل ہیں اور دین کے کام میں لگے ہوئے ہیں ، بظاہر روزی کے ذرائع میں انہاک نہیں کرتے، نه دو کانداری ، نه فیکٹری، اللہ تعالیٰ کی محبت کا ان پر ایبا غلبہ ہو گیا کہ اللہ کے کام کے علاوہ وہ کسی اور کام کے قابل ہی نہیں رے، اس لئے دین کے کام میں منہک ہیں اور دنیا سے مستغفی ہیں ۔ اس

کئے ان کی روزی کا انتظام اللہ تعالی فرماتے ہیں۔ یہ تنہیں کہ کام ے بینے کے لئے مر کرکے بیٹھ گئے ہیں جیسے نواب واجد علی کے یباں کچھ کابل لوگ آکے لیٹ گئے تھے جب اس نے شہر میں اعلان کرادیا که جو لوگ معذور بین ، کچھ نہیں کر سکتے ان کو شاہی خزانہ ے کھانا کھلایا جائے گا۔ کابل خانہ کچھ دنوں میں کابلوں سے بجر گیا تو منتی نے جا کر کہا کہ بادشاہ سلامت کاہلوں کی تعداد تو بہت بڑھ گئ ے آپ کہاں تک ان کو کھلائیں گے۔ کہا کہ پھر کیا گیا جائے۔ مثی نے کہا کہ کابل خانہ میں آگ لگوا دیجئے ۔ جو اصلی کابل ہو گا بڑا رہے كا اور جينے نقلي ميں سب بھاگ جائيں گے۔ البذا جب آگ لگائي گئي تو حِتنے نقلی کاہل سے نو دو گیارہ ہو گئے اور جو اصلی کاہل یعنی معذور تھے بڑے رہے۔ بس ان کی روئی باقی رکھی گئی اور باقی سب کو بھادیا

مولانا رومی دعا فرماتے ہیں کہ اے اللہ ایسے بندے جو اصلی کابل ہیں بعنی جن پر آپ کی محبت ایسی غالب ہو گئی کہ آپ کے کام کے علاوہ کسی اور کام پر وہ قادر نہیں ان کے لئے آپ روزی کا انتظام فرمائے۔

عارفال از کل جہال کاہل ترند در رہ عقبی زمہ گومی برند

ار نشاہ فٹر داجیا گٹ مولانا روی فرماتے ہیںکہ جن لوگوں نے اللہ کو پیجان کیا وہ سارے عالم میں دنیاوی کام میں سب سے زیادہ کابل میں اور اس کابل میں وہ سارے عالم میں سب سے آ کے برھے ہوئے ہیں لیکن آخرت کے کاموں میں جاند سے زیادہ ان کی رفتار تیز ہے۔ بھی تہد پڑھ رہے ہیں ، بھی اشراق پڑھ رہے میں ، بھی علاوت کررہے ہیں ، بھی دین کی محنت کے لئے اپنے بال بچوں کو چھوڑ کر شہروں شہروں ، جنگل جنگل مارے مارے پھررے ہیں کیکن دنیاوی کاموں میں ان کے قدم نہیں اُٹھتے۔ اگر یہ کاہل ہیں تو اے دنیا والو جو محنت پر کررہے ہیں تم ذرا کر کے دکھا دو۔ تم ساری ساری رات اپنی فیکٹر یوں کے لئے جاگ سکتے ہو لیکن دو ر كعات تبجد تبين يره علية توتم جس طرح دين مين كابل مويد الله والے دنیا میں کامل اور سامیہ جسیاں ہیں کیکن دین کے معاملات میں یہ جاند سے زیادہ تیز رفتار رکھتے ہیں۔ مولانا روی فرماتے ہیں کہ دین میں تیز اور دنیا میں کاہل لوگوں کو اے خدا آپ دوسری طرح سے روزی عطا کرتے ہیں ، عالم غیب سے ان کے لئے اسباب پیدا فرماتے ہیں۔ سچی بات میہ ہے کہ ہدایا اللہ تعالی مجھواتے ہیں کیونکہ جب آدمی سرکاری ہوجاتا ہے تو سرکار سے اس کو وظیفہ ماتا ہے۔ علیم الامت فرماتے ہیں کہ جس کو هدی<sub>د</sub> آنے لگے تو سمجھ لو کہ اب اس سے سرکاری کام یعنی دین کا کام لیا جائے گا۔



## ہر کہ را پا ہست جوید روزئے ہر کہ راپا نیست کن دل سوزئے

مولانا فرماتے ہیں کہ جس کے پیر ہیں وہ چل پھر کر روزی کما لیتا ہے اور جس کے پیر نہیں وہ اللہ تعالیٰ سے روئے اور نالہ و فریاد و آہ و فغاں ہیں دل سوزی کرے ۔ یعنی جس کو اللہ نے صلاحیت اور ہنر عطا فرمایا ہے وہ اپنے ہنر کو استعال کرکے روزی کمالیتا ہے اور جس کو پچھ نہیں آتا ، کوئی ہنر نہیں جانتا ، دنیا کے کاموں میں جس کا دل نہیں لگتا ، اس کو معلوم ہی نہیں کہ روزی کیسے کمائی جاتی ہے وہ اللہ ہی سے آہ و فغال کرتا ہے ، اشکبار آئکھوں سے اللہ سے مائل جاتی ہے ، سوائے اللہ کے اس کا کوئی سہارا نہیں ہوتا ہے ، سوائے اللہ کے اس کا کوئی سہارا نہیں ہوتا ہے ، سوائے اللہ کے اس کا کوئی سہارا نہیں ہوتا ہے ، سوائے اللہ کے اس کا کوئی سہارا نہیں ہوتا ہے ، سوائے اللہ کے اس کا کوئی سہارا نہیں ہوتا ہے ، سوائے اللہ کے اس کا کوئی سہارا نہیں ہوتا ہے ، سوائے اللہ کے اس کا کوئی سہارا نہیں ہوتا ہے ، سوائے اللہ کے اس کا کوئی سہارا نہیں ہوتا ہے ، سوائے اللہ کے اس کا کوئی سہارا نہیں ہوتا ہے ۔

ہے عبادت کا سہارا عابدوں کے واسطے اور تکیہ زہر کا ہے زاہدوں کے واسطے اور عصائے آہ مجھ بے دست ویا کے واسطے

بس وہ اللہ کے دروازے پر پڑا رہتا ہے ، دین ہی میں لگا رہتا ہے کہ مالک مجھ سے تو کمانا آتا نہیں ، بے ہنر ہوں تو جیسے ابا اپ کسی کابل جیٹے کے نام جس کے پاس کچھ ہنر نہیں لیکن باپ کو راضی رکھتا ہے تو کوئی مکان یا دوکان لکھ دیتا ہے کہ وہ کرایہ ہی کھاتا دے۔ ای طرح اللہ تعالیٰ بھی اپنے سرکاری بندوں کے لئے غیب

ے روزی کے اسباب پیدا فرمادیتے ہیں کہ ان کو نہایت عزت کے ساتھ بے مخت و مشقت روزی ملتی ہے ایسے بندوں پر و یوزفه من حیث لا یحتسب کا خاص فیضان ہوتا ہے۔

رزق را میرال بسوئے ایں حزیں ابر را بارال بسوئے ہر زمیں

لار فشان کشر دادیا کشار اندن کے معنی میں بانکنا ، میران امر ہے یعنی بانکئے۔

مولانا رومی عرض کرتے ہیں کہ اے اللہ آپ کا یہ بندہ روزی کے معاملہ میں مخملین ہے لہذا رزق کو میری طرف بھیج و بیج کیونکہ رزق چل سکتا ہوجہ کابلی و بے ہنری رق چل سکتا ہوجہ کابلی و بے ہنری کے، جیسے زمین نہیں چل سکتا ہول چل سکتا ہودہ کابلی و بے ہنری کا محتم د بیج زمین نہیں چل سکتا ، بادل چل سکتے ہیں لبذا بادلوں کو محتم د بیج کہ بیای زمین پر برس جائیں۔

چوں زمیں را پا نباشد جود تو اہر را راند بسوئے اود تو

ار نشان شرراہا کا دو تو کے معنی میں راتعا متواضعا یعنی جھکے ہوئے۔

مولانا رومی بارگاہ خداوندی میں عرض کررہے ہیں چونکہ زمین

کے پیر نہیں ہوتے تو آپ کا کرم بادلوں کو تھم دیتا ہے کہ راکعاً
متواضعاً ، اس زمین کی طرف چلے جائیں بارش برسانے کے
لئے۔ جیسے اطاعت و فرمال برداری میں آدمی جھک جاتا ہے ایسے ہی
اے خدا آپ کے تھم پر بادل حاضر حضور کرتے ہوئے اس زمین پر
جاتے ہیں جہال بارش کا تھم ہوجاتا ہے۔

طفل را چول پا نه باشد مادرش آید و ریزد وظیفه برسرش

جب شیر خوار بچہ چلنے پھرنے کے قابل نہیں ہوتا تو اس کی ماں اس کے سر پر آگر اس کی خوراک کا وظیفہ اس کو پہنچاتی ہے بعنی خود آگر اس کو دودھ یلاتی ہے۔

> روزئے خواہم بہ ناگہ بے تعب کہ ندارم من زکوشش جز طلب

اے اللہ میں آپ سے ایسی روزی مانگنا ہوں جو اچانک ، بے شان و گمان اور بغیر مشقت کے مل جائے کیونکہ مجھے کو شش اور مخت کرنا نہیں آتا ، مجھے تو بس آپ سے مانگنا اور گر گرانا آتا ہے۔ مخت کرنا نہیں آتا ، مجھے تو بس ہوتی ،ہم تو بس آپ سے روتے ہیں اور مشقت ہم سے نہیں ہوتی ،ہم تو بس آپ سے روتے ہیں اور مانگتے ہیں کہ ایسی جگہ سے بے مشقت رزق عطا فرماد ہے کہ جہاں سے ہمارا وہم و گمان بھی نہ ہو۔ اس میں تقویٰ کی دعا بھی

مولانا مأنگ رہے ہیں کہ بے شان و گمان رزق کا وعدہ اہل تقویٰ کے لئے ہے وَ يَوْرُفُهُ مِنْ حَيْثُ لَا يَحْتَسِبُ للبندا اس میں بید دعا شامل ہے کہ اے اللہ آپ ہم کو متقی بناد بیجئے تاکہ بغیر وہم و گمان ہمیں رزق عطا ہو۔

اور کابل سے مولانا کی مراد شرعی کابلی نہیں ہے ،عرفی کابلی مراد ہے تیعنی عرف میں دنیا اللہ والوں کو کاہل مسجھتی ہے کیونکہ یہ دنیا کے کاموں میں نہیں لگتے لیکن اگر بیہ شرعاً کابل اور ست ہوتے تو نماز تنجد میں کیے اٹھتے ، نماز روزہ مج زکوۃ کیے ادا کرتے ، دین کی خاطر بال بچوں کو جھوڑ کر سارے عالم میں کیوں مارے مارے مجرتے ۔ اگر میہ آسان ہے تو ان ونیا وار سیٹھوں سے کہو کہ ذرا میہ کام کرے و کھائیں جو یہ اہل اللہ کررہے ہیں ۔ سنتے ہی نانی مرجائے گی اور چھٹی کا دودھ یاد آجائے گا۔ حمہیں دنیا پر یقین ہے اس کئے حمہیں دنیا کے کام آسان لگتے ہیںاور ان اہل اللہ کو آخرت پر یقین ے اس لئے ان کو آخرت کے کام آسان ہیں۔ تم آخرت کے باقی رہنے والے کاموں میں کابل ہو اور اللہ والے دنیا کے فائی کاموں میں کامل ہیں۔ تم بھی انتظار کرو ہم بھی انتظار کرتے ہیں ،آنکھ بند ہوتے ہی پینہ لگے گا کہ کون فائدہ میں تھا اور کون گھائے میں فسوف توى اذا انكشف الغبارُ افرس تحت رجلك ام حمارً

عنقریب دیکھ لوگے جب غبار جھٹے گا کہ تم گھوڑے پرسوار تھے یا گدھے یر۔

فَعَانِ رِدُلُ ﴾ ﴿ ﴿ (١٥) ﴿ ﴿ ﴿ ﴿ الْمَا جَاءِ رِدُلُ مَا جَاعِدِ رِدُلُ ﴾ ﴿ ﴿ مُنْ مَا جَاءِ رِدُلُ

در دون حدثا جات و و هي معلان ۱۰ فرور کارافواه بروز بده بعد الماز مثا برقام خافاه الداديه الثرفيه محمن اقبال ا كراپي

از ہمہ نومید کشتیم اے خدا اول و آخر توکی و منتہا

ار شاہ فرداوندی میں عام مولانا روی بارگاہ خداوندی میں عرض کرتے ہیں کہ میں تمام عالم اسبب سے نا امید ہوچکا ہوں۔ اے خدا آپ اول بھی ہیں اور آخر بھی ہیں اور آپ بی ہاری منتبا اور ہارا آخری دروازہ ہیں۔ اگر آپ ہمیں مایوس کردیں تو پھر ہارا کہیں کوئی ٹھکانہ نہیں۔ آپ ہماری آخری امیدگاہ ہیں۔ جہاں سارے کہیں کوئی ٹھکانہ نہیں۔ آپ ہاری آخری امیدگاہ ہیں۔ جہاں سارے پردہ اسبب جل جائیں اور دنیا کی ساری تدابیر ختم ہوجائیں تو اے اللہ آپ بی سے ہاری امید قائم رہتی ہے۔

حضرت سلطان ابراہیم بن ادھم سلطنت بلخ چھوڑ کر اللہ ک محبت میں دریائے دجلہ کے کنارے اشک بار آنکھوں سے اللہ اللہ کررہے تھے کہ ایک شخص پُل سے دریا میں جھا نکتے ہوئے اچانک گر پڑا، دریا میں سلاب تھا۔ بظاہر اس کے بچنے کا کوئی سامان نہ تھا کہ اچانک حضرت سلطان ابراہیم ابن ادھم رحمۃ اللہ علیہ کے منہ سے نکل جمیاک یا اللہ اس کو بچا۔ جانے کس خاص کیفیت کے ساتھ کہا۔
بس فورا وہ اللہ کا بندہ ٹل اور دریا کے در میان معلق بوجیا۔ اللہ ک بے شار غیر مرئی مخلوق ہے ، فرشتوں کی اور جنات کی بے شار فوج ہے جو ہمیں نظر نہیں آتی۔ جس کو چاہیں علم دے دیں،لوگوں نے جب دیکھا کہ اللہ کا ایک بندہ بجیب انداز سے بوا میں معلق کھڑا ہے تو اوریر سے ری لئکا کر اسے نکال لیا۔

اللہ کی غیبی مدد کا ایک اور واقعہ سن کیجئے اور یہ جمبی کا واقعہ ہے جو حضرت مولانا شاہ ابرارالحق صاحب دامت برکاتہم نے سایا کہ ایک مرتبہ حاجیوں کو لے جانے والا آخری بوائی جہاز جمبی سے برواز کر گیا اور تین حاجی تھوڑی ی تاخیر کے سب رہ گئے۔ جب انہوں نے دیکھا کہ فلائٹ نکل گئی تو رونے لگے ، حالت احرام میں تھے ،بس مصلی بجھایا اور صلوۃ حاجت بڑھ کر رونا شروع کردیا کیونکہ وہ آخری جہاز تھا۔ای جہاز میں میرے شیخ بھی تھے۔ حضرت نے فرمایا کہ جہاز کو کراچی ہے ہوتے ہوئے جدہ جانا تھا اور جمعی سے كراچى ڈيرھ گفنه كا راستہ ہے ليكن پندرہ منك كے بعد بى شهركى عمارتیں نظر آنے لگیں تو سب حیران رہ گئے کہ اتنی جلدی کراچی کیے آگیا۔ اتنے میں جہاز کے کتان نے اعلان کیا کہ ہم دوبارہ جمبئ میں کے بیں کیونکہ جہاز میں کھے فنی خرابی پیدا ہو گئ ہے۔ خیر جیسے بی جہاز زمین سے لگا تو ایر یورٹ کے عملے نے رونے والوں سے کہا

کہ جلدی سے جاکر اپنی اپنی سیٹ پر بیٹھ جاؤ کیونکہ تمہارے ہی آہ و نالوں نے جہاز میں فنی خرابی پیدا کرادی اور جہاز کا رخ بدل دیا۔ اس لئے میرا ایک شعر ہے ہے

> میرا پیام کہہ دیا جاکے مکاں سے لا مکال اے مری آہ بے نوا تو نے کمال کردیا

آہ کو کمزور مت مجھو ، یہ بری زبردست چیز ہے ، ساتوں آسان کو عبور کرلیتی ہے ای لئے مولانا رومی اللہ تعالیٰ سے عرض کرتے ہیں کہ اے خدا ہم سارے عالم سے نا أميد ہو گئے ليكن آپ سے ہم نا اُمید تنہیں ہیں کیونکہ آپ ہی اول ہیں اور آپ ہی آخر ہیں اور آپ بی ہماری منتبا ہیں۔ اور اس تعریف اور حمد و ثنا کی غرض یہ ہے کہ آپ کا وہ بندہ جو آپ کے ما سواء سے ناأميد ہے اب آپ اس كى نا أميدي كے بادلوں سے أميدكا جاند طلوع فرما ديجئ ، ہم كو عالم اسباب کے سرو نہ سیجئے بلکہ آپ ہماری مدد سیجئے کیونکہ آپ کے علاوہ ہم ہر ایک سے مایوس ہو چکے ہیں ، اینے ارادوں کو اور اینے دست و بازو کوہزاروں بار آزما لیا کہ ہم آپ کے بن جائیں کیکن نفس و شیطان کے تقاضوں ہے مغلوب ہو کر ہم اینے ارادوں کی شکت بارہا دیکھ کیے ہیں جس سے این پستی اور آپ کی عظمتوں کا مشاہرہ ہوتا ہے کہ ہم اور ہمارے ارادے کچھ بھی تہیں ہیں۔ اگر

آپ کا فضل نہ ہو تو ہم اپنے دست و بازو سے آپ تک نہیں پہنچ علتے ، ہمارے ارادول کی فکست آپ کی عظمتوں کا ثبوت ہے ہے تیری ہزار رفعتیں تیری ہزار برتری میری ہراک فکست میں میرے ہراک قصور میں

حضرت علی رضی اللہ تعالیٰ عنہ کا ارشاد ہے کہ غوفت رَبِّیٰ بِفَسَخِ الْعَوْائِم مِیں نے اپنے ارادول کی شکت سے اپنے رب کو پیچانا۔

کردگارا منگر اندر فعل ما

دست ما گیر اے شہ ہر دوسرا

اے پروردگار ، اے میرے پالنے والے میرے فعل پر نظر خد ڈالئے ، میں ایک نالائق انسان ہوں، آپ کا ایک نالائق بندہ ہوں ، اے ددنوں جہان کے مالک میرا ہاتھ پکڑ اے ددنوں جہان کے مالک میرا ہاتھ پکڑ لیجئے بعنی میری مدد سیجئے ، میری د شلیری فرمائے۔ و شکیری معنی مدد کرنے کے ہیں ، میری کشتی پار کرد ہیجئے ، نفس و شیطان کے طوفان میں ڈو بنے نہ د ہیجئے۔ اے اللہ اگر آپ ہمارے اعمال پر نظر ڈالیس تو ہم میں ہے کوئی بھی پار نہیں ہو سکتا۔ اگر ہمارے اعمال کے مطابق آپ فیصلہ کریں تو پھر ہمارے لئے جہنم تیار ہے۔ اس لئے مولانا اللہ آپ فیصلہ کریں تو پھر ہمارے لئے جہنم تیار ہے۔ اس لئے مولانا اللہ میاں سے کہہ رہے ہیں کہ ہمارے فعل کو نہ ویکھئے، اپنے کرم کو میاں سے کہہ رہے ہیں کہ ہمارے فعل کو نہ ویکھئے، اپنے کرم کو

دیکھے جیے ایران کے ایک بادشاہ نے اپنے ماازم رمضانی سے کہاتھا کہ رمضانی مکساں می آیند یعنی رمضانی کھیاں آرہی جی تو اس ظالم نے کیا جواب دیا کہ حضور ناکسال پیش کساں می آیند۔ حضور نالائق لائق کے پاس آرہی ہیں ، کھیاں تو نالائق ہیں لیکن آپ تو لائق جیں اگر نالائق لائق کے پاس نہ آئیں گی تو یہ جائیں گی کہاں۔ ای طرح مولانا رومی عرض کررہے ہیں کہ اے اللہ ہم نالائق ہیں گر آپ ہاری نالائقی پر نظر نہ جیجے، اپنے کرم پر نظر سے بین کا لائق کے سال کو ایک اللہ تھوں کا شحانہ لائق کے سوا کہاں ہے۔

### خوش سلامت ما به ساحل با زبر اے رسیدہ دست تو در بحر و بر

اے خدا مجھے سلامتی کے ساتھ ساحل تک پہنچا دیجئے ، میرے نفس کی خواہشات کے سمندر میں طوفان آرہا ہے اور اس کے اندر میری کشتی ایمان و تقویٰ کی چل رہی ہے۔ مجھے اپنا ایک بہت پرانا شعریاد آیا ۔

> ہٹو میری نظروں سے امواج رنگیں یہ تحشی پیا کے گر جارہی ہے

یعنی اگر رئیس موجیس سامنے آجائیں اور یہ کشتی وہیں کھڑی ہو کر

تماشا دیکھنے گئے تو منزل طے ہوگی؟ اس لئے میں نے کہا ہے کہ اے
ر تمکین موجو! میرے سامنے سے ہٹ جاؤ۔ حینوں کو ر تمکین موجوں
سے میں نے تعبیر کیا ہے۔ یہ حسن فانی بڑے بڑوں کو اپنے چکر میں
لے لیتا ہے اور بندہ اللہ سے محروم ہوجاتا ہے اور اس کے بعد حسن
بھی ختم ہوجاتا ہے۔ یہ سب سڑنے گلنے والی لاشیں ہیں۔ قبروں
میں دیکھو کہ ان حینوں کا کیا حال ہے۔ ای لئے میں نے کہا کہ
میں دیکھو کہ ان حینوں کا کیا حال ہے۔ ای لئے میں نے کہا کہ
میں دیکھو کہ ان حینوں کا کیا حال ہے۔ ای لئے میں نے کہا کہ
میں دیکھو کہ ان حینوں کا کیا حال ہے۔ ای لئے میں نے کہا کہ
میں دیکھو کہ ان حینوں کا کیا حال ہے۔ ای لئے میں نے کہا کہ

یعنی ہے کشی اللہ کی طرف جارہی ہے ، ہمارے پیارے اللہ کے پال جارہی ہے ۔ اس لئے حسینوں سے صرف نظر ضروری ہے ورنہ اگر ان حسین موجوں کی رنگینیوں میں کچنس گئی تو میرے ایمان و تقویٰ کی کشتی اللہ تک نہیں پہنچ عتی۔ اس لئے مولانا روی اللہ تعالی سے فریاد کررہے ہیں کہ اے اللہ ساحل تک جھے سلامتی سے پار کردہج ہیں؟ اس لئے کہ آپ کردہجئے اور آپ ہے ہم کیوں فریاد کررہے ہیں؟ اس لئے کہ آپ اور سمندروں میں بھی پہنچا ہوا ہے اور سمندروں میں بھی پہنچا ہوا ہے اور سمندروں میں بھی پہنچا ہوا ہے کوئی آفت آئے گی ہم آپ ہی کو پکاریں گے کیونکہ ہر جگہ آپ کی قدرت کام کررہی ہے۔ کوئی سمندر کی گہرائی میں ڈوب جائے تو اللہ قدرت کام کررہی ہے۔ کوئی سمندر کی گہرائی میں ڈوب جائے تو اللہ قدرت کام کررہی ہے۔ کوئی سمندر کی گہرائی میں ڈوب جائے تو اللہ قدرت کام کررہی ہے۔ کوئی سمندر کی گہرائی میں ڈوب جائے تو اللہ قدرت کام کررہی ہے۔ کوئی سمندر کی گہرائی میں ڈوب جائے تو اللہ قدرت کام کررہی ہے۔ کوئی سمندر کی گہرائی میں ڈوب جائے تو اللہ قالی کی قدرت اس کو شیح سلامت نکالنے پر قادر ہے جس طرح

حضرت یونس علیہ السلام کو مجھلی نے نگل لیا اور ان کو لے کر بھاگی تو اللہ تعالی نے تھم دیا کہ اے مجھلی! میرا بندہ یونس تیری خوراک نہیں ہے۔ میں نے تیرے پیٹ کو ان کے لئے قید خانہ بنایا ہے ، وہ تیرے پاس امانت ہیں ، ان کی حفاظت تیرے ذمہ واجب ہے۔ خبر دار! ان کو پینا مت ۔ اور اللہ تعالی نے مجھلی کے معدے کا فعل روک دیا چنانچہ وہ صحیح سلامت رہے اور سمندر کی تہہ میں جب مجھلی گئی تو سمندر کی تنہہ میں جب مجھلی ہے۔

لَا إِلهَ إِلَّا أَنْتَ سُبُحَانَكَ إِنِّي كُنْتُ مِنَ الظَّالِمِيْنَ

تاکہ میرے پینیبر کو پتہ چل جائے کہ اس وقت مجھے یہ وظیفہ پڑھنا ہے۔ یہ ہے اللہ تعالیٰ کی قدرت قاہرہ۔ پس اے اللہ اپن اس قدرت کے صدقہ میں جو بحر وہر پر محیط ہے آپ ہماری کشتی ایمان و تقویٰ کو سلامتی ہے یار لگاد پیجئے۔

> اے کریم و اے رحیم سرمدی درگذر از بدسگالاں ایں بدی

اے کریم اور اے رجیم سرمدی یعنی ہمیشہ رحم کرنے والے۔ اے اللہ آپ ہمیشہ کریم ہیں اور ہمیشہ رحیم ہیں ، ایبا نہیں ہے کہ آپ کا کرم بھی آپ کی دحت بھی آپ کی دحت بھی آپ

نفان ردی کیسی (شریمه بات روی)

کی ذات سے الگ ہوجائے للبذا جتنے لوگ مجھے ستانا چاہتے ہیں اور میرے بارے میں برائی کی سوچ رکھنے والے ہیں ان کے شر سے مجھے محفوظ فرما یعنی مجھے کو ان کے حوالے نہ فرما کیونکہ جس کو اللہ رکھے اسے کون چھے۔

# اے بدادہ رائیگاں صد چیثم و گوش نے ز رشوت بخش کردہ عقل و ہوش

ار نشاہ فرمابیا کہ رایکاں معنی میں مفت کے ہے۔ مولانا رومی بارگاہ خداوندی میں عرض کرتے ہیں کہ اے اللہ آپ نے ہم کو آئکھیں اور کان مفت میں دے دیئے اور آنکھوں کی بیمائی اور کان کی شنوائی کی طاقتوں کے خزانے بھی آپ نے ہمیں مفت میں دئے ہیں اور عقل و ہوش بھی ہم کو مفت میں عطا فرمادئے جن کی بدولت ہم بھلے بُرے کی تمیز کرتے ہیں ورنہ اگر عقل صحیح نہ ہو تو آدمی جانور سے بدتر ہو تا ہے اور آپ نے ان تعمقوں کا ہم سے کوئی معاوضہ بھی نہیں لیا نہ جارے مال باپ سے مانگا کہ تم جمیں اتنا پییه دو یا اتنی عبادت کرو ، یا اتنا صدقه خیرات کرو تب میں حمہیں اولاد دوں گا ، اور ان کو آئھیں اور کان دول گا۔ اے کریم آپ نے این مخلوق پر بدون معاوضه انعامات کی بارش فرمادی کیونکه آپ احتیاج سے پاک ہیں اور ساری مخلوق آپ کی مختاج ہے۔ آپ اپنی

نغان روى 🚙 🚙 🕬 🚙 🐪 نان روى ک

مخلوق پر کرم فرماتے ہیں اور مخلوق سے مستغنی ہیں۔

پیش ز استحقاق بخشیده عطا دیده از ما جمله کفران و خطا

اے اللہ آپ ہارے پیرا کرنے سے پہلے جانے تھے کہ ہم کیا کیا کرنے والے ہیں ، کیسی کیسی نالائقیاں اور کیے کیے گناہ ہم کریں گے کیکن اس کے باوجود آپ نے اپنی عطاؤل سے ہمیں محروم نہیں فرمایا اور استحقاق کے بغیر ساری چیزیں عطا فرمادیں۔ اگر ہم کو معلوم ہوجائے کہ ہمارا یہ نوکر آئندہ ہم سے بے وفائی کرے گایا خیانت کرے گا یا بغاوت کرے گا تو ہم اس کے ساتھ کوئی عنایت نہیں کر سکتے کیکن اے اللہ آپ کو ہاری تمام نالا نقیوں کا علم تھا اور اب بھی ہے اور آئندہ بھی رہے گا تو سب کچھ علم کے ہوتے ہوئے کہ یہ جبوٹ بولے گا ، عور توں کو بُری نظر سے دیکھیے گا ، نماز میں سستی کرے گا آپ نے ہمیں بینائی،شنوائی وغیرہ بے شار نعتیں بخش دیں ۔ آپ کا کتنا کرم ہے کہ ہاری تمام نافرمانیوں کو دیکھتے ہوئے ہمیں مسلمان گھرانے میں پیدا کر کے ایمان سے نوازا ورنہ کسی عیسائی یا یہودی یا ہندو کے ہاں پیدا کردیتے تو ہم کیا کر لیتے۔ رام پرشاد کے ہاں پیدا ہوتے تو ہم لوگ بتوں کو یوج رہے ہوتے اور کسی چمار کے یہاں ہوتے تو مور چرارہے ہوتے۔ اے اللہ آپ کے بے پایاں

احسان و کرم کا صدقہ ہے کہ ہماری نالائقیوں کا علم ہوتے ہوئے بھی ایخ فضل و کرم کی ہم پر بارش فرمادی۔

> اے عظیم از ما گناہان عظیم تو توانی عفو کردن در حریم

اے اللہ اگر ہارے گناہ عظیم ہیں تو آپ ہارے گناہوں سے کہیں زیادہ عظیم ہیں۔ ہارے گناہوں کی عظمتیں آپ کی عظمتوں سے کوئی نبیت نہیں رکھتیں۔ چاہ زمین و آسان ہارے گناہوں سے بجر جائی لیکن آپ کی عظمتوں کے سامنے وہ ایک ذرہ کے برابر بھی نہیں کیونکہ آپ کی عظمتیں غیر محدود اور ہارے گناہ محدود ہیں اور کیر محدود بھی غیر محدود کے سامنے ایک بے حقیقت اقلیت ہوتا ہے۔ پس اگر حرم کعبہ کے اندر بھی ہم سے کوئی گناہ عظیم ہوجائے تو اے اللہ آپ اس کو بھی معاف کرنے پر قادر ہیں کیونکہ بڑے سے بڑا نہیں ہوسکتا ہیں کیونکہ بڑے سے بڑا نہیں ہوسکتا ہیں کیونکہ آپ کی رجمت سے بڑا نہیں ہوسکتا ہیں کیونکہ آپ تاں کو بھی معاف کرنے پر قادر مطلق ہیں۔ سے اس کو بھی معاف کرنے پر قادر مطلق ہیں۔ سے اس کے آپ اس کو بھی معاف کر سکتے ہیں کیونکہ آپ قادر مطلق ہیں۔ سے ان اللہ ! مولانا روی نے اللہ تعالیٰ کی کیا عظمت بیان گی۔

#### ورس مناچات رومی

۵ شعبان المعظم المعلم مطابق ۲۱ فردری ۱۹۹۱، بروز جعرات بعد نماز عشا بمقام خافقاه الدادیه اشرفید محشن اقبال ۲ کراچی

ماز حرص و آز خود را سوطنیم وین دعا را هم ز تو آموخنیم

ار شان فر دادیا گئ مولانا روی بارگاہ حق تعالیٰ میں عرض کرتے ہیں کہ اے خدا ہم نے حرص اور طمع اور شہوتوں سے خود کو سوختہ کردیا یعنی ہم نے لایج اور شہوت اور نفسانیت سے اپنے کو جلا کے خاک کردیا۔ کیونکہ ہر گناہ سے آگ پیدا ہوتی ہے ، ہر گناہ سے آگ پیدا ہوتی ہے ، ہر گناہ میں رہتا ہے۔ ای لئے حضرت مولانا شاہ محمد احمد صاحب رحمتہ اللہ علیہ کا شعر ہے ہے

أف كتنا ب تاريك كنبگار كا عالم انوار سے معمور ب ابرار كا عالم

گنبگاروں کی دنیا نمس قدر اند حیری ہے اور اللہ کے نیک بندوں کی دنیا انوار سے بھری ہوئی ہے ہے شاہوں کے سروں میں تاج گراں سے دردسا اکثر رہتا ہے اور الل صفا کے سینوں میں اک نور کا دریا بہتا ہے

اہل تقویٰ اور اہل معصیت دونوں کے چہروں سے پتہ لگ جاتا ہے کہ اہل تقویٰ کے دلوں میں سکون و اطمینان کی سلطنت ہے اور اہل معصیت کے دلوں میں ب سکونی اور ب چینی کا راج ہے۔ اہل معصیت کے دلوں میں ب سکونی اور ب چینی کا راج ہے۔ عاشقان خدا اللہ تعالیٰ کے نور میں غرق ہیں اور اہل رومانگ ب چینی کے بحر اٹلا بحک میں غرق ہیں۔ جنہوں نے نفس کی بات مانی انہیں بکل بحر کو چین نہیں ملتا۔ ای لئے مولانا رومی فرماتے ہیں کہ اٹ اللہ نفس نے ہم کو جلا کے خاک کردیا لیکن یہ دعا بھی ہم نے آپ ہی ہے سکھی ہے کہ:

رَبُّنَا ظَلَمْنَا أَنْفُسَنَا وَ إِنْ لَمْ تَغْفِرْ لَنَا وَ تُرْحَمْنَالَنَكُوْنَنَّ مِنَ الْخَاسِرِيْنَ

( احقرجامع عرض کرتا ہے کہ مندرجہ ذیل ملفوظ حضرت مرشدی دامت برکاتہم نے جزیرہ ری یونین خانقاہ الدادیہ اشرفیہ سینٹ پیر میں ۳۰ جون ۱۹۹۸ء کو بیان فرمایا۔ احباب ری یونین کی دعوت پر حضرت مرشدی دامت برکاتہم کا یہ پانچوال سفر تھا۔ اس مضمون کو من کر بعض برے علاء جو اس وقت وہال موجود تھے وجد میں آگئے اور فرمایا کہ اس آیت کی ایسی تشر تے نہ ہم نے کہیں

د یکھی نہ سی۔ لہذا موضوع کی مناسبت کی وجہ سے یہ مضمون یہاں شامل کیا جاتا ہے۔ جامع)

جب کوئی بادشاہ خود معافی کا مضمون بتائے تو یہ دلیل ہے کہ وہ معاف کرنا چاہتا ہے اور ہماری مجڑی کو بنانا چاہتا ہے۔ اے اللہ آپ احکم الحاکمین ہیں ، سلطان السلاطین ہیں آپ کا یہ معافی کا مضمون نازل فرمانا گویا آپ کی طرف سے اعلان ہے کہ فکر نہ کرو تمہاری بربادی کی معتبائے تخزیب اور معتبائے بربادی کو ہماری معتبائے تخزیب اور معتبائے بربادی کو ہماری مائے ارادہ تعمیر کے نقطہ آغاز سے درست کرسکتے ہیں ، ہم سو برس کے کافر اور ڈاکو کو بکل مجر میں ولی اللہ بنا کتے ہیں ، ہم سو

جوش میں آئے جو دریا رحم کا گبر صد سالہ ہو فخر اولیاء

پس رَبَّنَا بَى مِيْ آپ نے اپنی محبت کا رس گھول دیا ، رہنا کہلا کر اپنی محبت کی حبت کی جہارا پالنے والے کی بھی نافرمانی کی جاتی ہے۔ اپنے پالنے والے کی بھی نافرمانی کی جاتی ہو پالنے والے کی نافرمانی کرنا انتہائی بے وفائی ، بے غیرتی اور کمینہ پن ہے ، تم کتنے بے غیرت ہو کہ اپنے پالنے والے کو ناراض کرتے ہو اور رہنا کلی مشکک وہ کلی ہے جس کے افراد متفاوت الرات ہوتے ہیں۔ لہذا ہر شخص کا رہنا الگ الگ ہے۔اولیاء

صدیقین کا رہنا الگ ہے ، عام مؤمنین کا رہنا الگ ہے ، گنبگاروں کا رہنا الگ ہے ، ہر ایک کا رہنا بقدر اس کی ندامت کے الگ الگ ہوگااور ہر شخص کی ندامت بقدر اس کے تعلق اور محبت کے الگ ہوگا۔ اللہ تعالیٰ سے جس کو جتنا شدید تعلق ہوگا اتنی ہی شدید ندامت ہوگا تنی ہی شدید ندامت ہوگ قلب کی اتنی ہی شدید ندامت ہوگ قلب کی اتنی ہی گہرائی سے اس کو ہوگی اور جتنی شدید ندامت ہوگ قلب کی اتنی ہی گہرائی سے اس کا رہنا نظے گا۔ لہذا ربنا کے افراد متفاوت المراتب ہیں۔

اور ربنا ظلمنا .... المنح الله تعالى نے بم انسانوں کے لئے نازل فرمایا ہے۔ یہ ملائکہ کے لئے تہیں ہے کیونکہ ان سے خطا نہیں ہوتی ، وہ معصوم الفطرت ہیں لہذا ہے ہمارے لئے بذریعہ بابا آدم علیہ السلام عطا فرمایا۔ گنبگاروں کے لئے معافی کا بیہ سرکاری مضمون ہے جس کے ایک ایک لفظ میں بیار ہے ورنہ مجرم کو سخت الفاظ میں ڈانٹتے ہیں کہ معافی مانگ کیکن اللہ تعالیٰ نے اپنے بندوں کو پیار سے سمجمایا ہے کہ تم سے خطا ہوجائے تو کہو ربنا اے ہمارے یالنے والے۔ ان کلمات استغفار میں ہی حمہیں ہمارا پیار مل جائے گا۔ کیا یہ اللہ تعالیٰ کا پیار نہیں ہے کہ رہنا سکھا کر اپنا رشتہ بتادیا کہ ہم تمہارے کیا لگتے ہیں ورنہ خالی اللّٰہم مجمی سکھا کتے تھے کیکن یہاں ربنا سکھایا تاکہ میرے بندوں کو معافی کی امید ہوجائے کیونکہ یالنے والا جلد معاف کردیتا ہے جیسے مال باپ بچوں کو جلد معاف کردیتے

ہیں۔ رہنا سکھا کر اللہ تعالیٰ نے ہمیں امید ولادی کہ گھبراؤ مت ، ہم تمہارے یالنے والے ہیں، تمہاری جلد معافی ہوجائے گی۔ اگر ہمیں تم کو معاف کرنا نہ ہوتا تو ہم تم سے ربنا نہ کہلاتے۔ جب باپ این بح كوسكھائے كه يول كبوكه اے ميرے ابو مجھے معاف كرد يجئ تو معلوم ہوا کہ باپ کا ارادہ معافی ہی دینے کا ب ورنہ سزا کا یہ عنوان نہیں ہوتا۔ اگر باپ بیٹے کو ڈنڈے لگانا حابتا ہے تو یہ نہیں سکھائے گا کہ کہویا ابوی بلکہ دوڑا لے گا کہ تھبر نالائق ابھی تیری یٹائی لگاتا ہوں۔ یا ابوی سکھانا ولیل ہے باپ کی شفقت کی اور ربنا سکھانا دلیل ہے حق تعالیٰ کی شفقت اور رحمت کے نزول کی۔ للہذا يهال الله تعالى كابيه سكهاناكه مجص صرف الله نه كهو، خالى رب بهى نه كهو بلكه كهو ربنا اے مارے يالنے والے، يد پيار كا جمله وليل ہے كه باوجود تمہاری خطاؤں کے اب ہم حمہیں پیار کرنے والے ہیں ، تمہارے گناہوں کو معاف کرنے والے ہیں ، اب تمہیں اینا پیارا بنانے والے ہیں۔ ربنا سکھا کر گناہوں سے معافی بھی وے دی اور ربنا کا مزہ اور نشہ مجھی وے دیا۔ گنبگاروں کو مزہ دے دے کر معافی دے رہے ہیں ورنہ مزہ دینا اللہ تعالیٰ کے ذمہ واجب تہیں۔ فضلا و احساناً گنهگاروں کو معافی کا سر کاری مضمون ایسا دیا کہ میرے بندول کو رہنا کہنے کا مزہ بھی آجائے ۔ جب کوئی بچہ کہتا ہے کہ میرے ابو تو کیا اس بچہ کو مزہ نہیں آتا ،تو میرے رہا کہنے میں کیا

بندہ کو مزہ نہیں آئے گا؟ رہنا کہنے کا مزہ الگ ہے ظلمنا کہنے کا مزہ الگ ہے، انفسنا کہنے کا مزہ الگ ہے، جو ابھی بیان کروں گا جو میرا الگ ہے، انفسنا کہنے کا مزہ الگ ہے۔ ہر ہر لفظ میں مزہ بی مزہ ہے، مالک میرے دل کو عطا فرما رہا ہے۔ ہر ہر لفظ میں مزہ بی مزہ ہے، مزے کا سمندر مجرا ہوا ہے، محبت کا رس مجرا ہوا ہے۔ کیا کہوں کیما کریم مالک ہے کہ اپنے گنہگار بندوں کو معافی کا سخت مضمون نازل نہیں فرمایا بلکہ استغفار کے کلمات میں مجمی لطف اور مہربانی اور کرم اور پیار اس ارحم الراحمین نے رکھ دیا۔

يملے دبنا سے اور اس كے بعد ظلمنا سے مارے اعتراف ظلم كو اور علین کردیا ، جاری ندامت کو اور زیادہ کردیا کہ تم اینے پالنے والے کی نافرمانی کرتے ہو ، جس کی روئی کھاتے ہو اس کو ناراض كرتے ہو۔ جس كى روئى سے تمہارے جسم ميں خون بنا ہے ، خون تو لال تھا کیکن وہی خون تمہاری آتکھوں میں نور سے تبدیل ہو گیا ، کانوں میں وہی خون قوت سامعہ سے تبدیل ہو گیا ، ناک میں وہی خون قوت شامه بن گیا ، زبان میں وہی خون قوت ذائقہ بن گیا ، سفید بالوں کو وہی خون سفیدی دیتا ہے اور کالے بالوں کو ساہی دیتا ہے اور تمام اعضا میں جاکر ان اعضا کی قوت میں تبدیل ہوجاتا ہے۔ میری روٹیوں سے تمہارے جسم کے کارخانہ میں قوتوں کا خزانہ پیدا ہورہا ہے اور میری روٹیاں کھا کر تم میری ہی نافرمانی کرتے ہو لبذا کہو رہنا ظلمنا اے جمارے پالنے والے آپ بی کی ربوبیت سے ہم

جیتے ہیں اور آپ ہی کی ربوبیت سے ہم جینے کی طاقت پاتے ہیں۔ پس ہم ظالم ہیں، کتنے سخت ظالم ہیں کہ اینے یالنے والے کی روٹیاں کھا کر ای کی مرضی کے خلاف کام کرتے ہیں ۔ لہذا اینے یالنے والے ہے اپنے ظلم کا اعتراف کرو۔ اس استغفار میں تھی ڈانٹ نہیں ب، مزہ بی مزہ ہے کہ میلے ربنا کہنے کا مزہ لوٹو کہ ہم تمہارے کیا لگتے ہیں اور تم نے کس کی نافرمانی کی ہے پھر ظلمنا کا مزہ لوثو کہ اس اعتراف ظلم میں مجھی مزہ ہے۔ کیا کہوں اہل عشق سے یو چھو کہ عاشقوں کو این خطاؤں کے اعتراف میں اور محبوب سے معافی مانگنے میں کیا مزہ آتا ہے۔ اللہ تعالیٰ ہم گنہگاروں کو یہی مزہ عطا فرمارے میں کہ کہو ہم بڑے ظالم اور نالا تُق میں کہ آپ جیسے یالنے والے مالک کو ناراض کررہے ہیں۔ ظلمنا سے پہلے اپن صفت ربوبیت بیان كرك الله تعالى نے ہارے گناہوں كى ندامت كو اور زيادہ قوى كرديا كه اينے يالنے والے كى نافرمانى كرنا نہايت غير شريفانه حركت ہے۔ ربنا کی وجہ سے جارا ظلمنا بھی توی ہوگیا ، جاری ندامت کو بڑھا کر قرب ندامت کو تجھی بڑھا دیا کیونکہ قرب ندامت بقدر ندامت اور نزول رحمت بقذر ندامت ہو تا ہے ۔ جنتی زیادہ ندامت ہو گی اتنا ہی زیادہ تجلیات مغفرت اور تجلیات رحمت کا نزول ہو گا۔ اب سوال یہ ہے کہ ظلمت کیوں نہیں سکھایا ظلمنا کیوں سکھایا۔ تو جواب بیہ ہے کہ مجھی نگاہ نامحر موں کو دیکھ کر گناہ کرتی ہے،

البھی زبان ان سے باتیں کرکے یا حرام غذا چکھ کر گنبگار ہوتی ہے ، کبھی کان نامحر موں کی آواز س کر یا گانے س کر مزہ لیتے ہیں ، کبھی ہاتھ حسینوں کو چھو کر مجرم ہوتے ہیں ، کبھی پاؤں ان کی گلی میں جا کر صدود اللہ سے تجاوز کرتے ہیں غرض بجمیع اعضائنا ہم ظلم کرتے ہیں تو ظلمنا کا تکم اس لئے دیا کہ گویا ہمارے جمیج اعضاء مل کر معافی ماگ رہے ہیں کہ اے ہمارے پالنے والے ہمیں معاف کرد یجئے۔

اور انفسنا میں ایک معرفت عطا فرمائی که گناہ کرے تم نے جارا کچھ نہیں بگاڑا۔ تمہارے ظلم اور تمہارے گناہ کا نقصان تمہیں کو پہنچا۔ اگر ساری دنیا کافر، سر کش اور نافرمان ہوجائے تو اللہ کی عظمت میں ایک ذرہ کی نہیں آسکتی اور ساری دنیا ایمان لاکر تجدہ میں گر جائے تو اللہ کی عظمت میں ایک ذرہ اضافہ تہیں ہو سکتا۔ تہمارے گناہ ہمیں کوئی نقصان نہیں پہنچا کتے لہذا شہیں معاف کرنا ہمارے لئے کچھ مشکل نہیں۔ معاف کرنا اس کو مشکل ہوتا ہے جس کو کوئی نقصان پہنچ جائے لہٰذا حضور صلی اللہ علیہ وسلم کی بیہ دعا اس آیت كى تفير كرتى ب يًا مَنْ لَا تَضُوُّهُ الذُّنُونِ ال وه ذات جس كو ہارے گناہوں سے کوئی نقصان نہیں پہنچا و لَا تَنْقُصُهُ الْمَغْفِرَةُ اور ہمیں بخش دینے سے جس کے خزانۂ مغفرت میں کوئی کمی نہیں آتی فَاغْفِرْ لِنَى مَا لَا يَضُولُكَ لَهٰذَا مِيرِ عَلَىٰ اللهِ اللهِ عَلَى اللهِ اللهِ اللهِ عَلَى الله

نہیں معاف کرد بیجئے و هَبْ لِنی مَا لَا یَنْفُصُكَ اور آپ کی مغفرت کا وہ خزانہ جو بھی ختم نہیں ہو تا ہمیں بخش دیجئے۔

پس انفسنا ہے ہماری ندامت کو اور بڑھا دیا کہ گناہ ہے تم نے اپنا ہی نقصان کیا لہٰذا اب کہو و اِن لَمْ تُغْفِرْلَنَا اگر آپ ہمیں نہیں معاف کریں گے تو ہم کہاں جائیں گے۔ ہمارا کوئی ٹھکانہ بھی نہیں ہے، آپ کے در کے سواکوئی اور دروازہ بھی نہیں ہے ہے و ان کان لا یوجول الا محسن و ان کان لا یوجول الا محسن

اگر نیکوکار ہی آپ سے امید رکھ سکتے ہیں تو کون ہے وہ ذات جس کو مجرم اور گنہگار ریکارے \_

فمن ذا الذي يدعوا و يرجوا المجرم

نہ بخشے سوا نیک کاروں کے گر تو کہاں جائے بندہ گنہگار تیرا

اس کے بعد وَ تَرْحَمْنَا کا مزہ لوٹو کہ مغفرت کے بعد سزا سے تو نج گئے لیکن سزا سے بچنا کافی نہیں ، ہم آپ کی رحمتوں کے بھی مختاج ہیں ، ہم پر عنایات بھی کیجئے۔ اگر کوئی کہدے کہ جاؤ معاف کردیا لیکن خبردار اب بھی میرے سامنے نہ آنا تو تعفولنا اس کا ہوگیا لیکن توحمنا نہیں ہوا۔ توحمنا کہلا کر اللہ تعالیٰ نے یہ سکھایا کہ تم میری عنایات کے بھی مختاج ہو۔ اگر میں خالی تمہاری سزاؤں کو میری عنایات کے بھی مختاج ہو۔ اگر میں خالی تمہاری سزاؤں کو

معاف کردوں کیکن اپنی رحمتوں سے محروم رکھوں تو بھی تمہارا کام نہیں بنے گا۔

کیم الامت تھانوی رحمۃ اللہ علیہ فرماتے ہیں کہ رحمت میں چار نعتیں پوشیدہ ہیں (۱) گناہوں کی وجہ سے ہماری توفیق طاعت کم ہوگئ متحی ، عبادت کا مزہ چھن گیا تھا لہذا اب توفیق طاعت کو دوبارہ جاری فرماد یجئے اور (۲) فراخی معیشت بھی عطا فرمائے کیونکہ گناہوں کی وجہ سے روزی میں کمی آجاتی ہے ، رزق میں برکت منیس رہتی اور (۳) بے حماب مغفرت فرمائے اور (۳) دخول جنت فرمائے اور (۳) دخول جنت فرمائے۔

اور علامہ آلوی نے بھی روح المعانی میں رحمت کی عجیب و غریب تفییر کی ہے کہ جب گناہوں کی معافی ہوگی اور ہمارے گناہ کے آثار و شواہد ختم کردئے گئے اور مغفرت بھی ہوگی اور ہمارے گناہوں کو اللہ نے مخلوق سے چیپا دیا اور نیکیوں کو ظاہر فرما دیا لبندا اب ہم پر اپنی رحمت کا نزول بھی فرمائے تفضل علینا بفنون الآلاء مع استحقاقنا بافانین العقاب ( روح لل ع) ہم پر طرح طرح کی منتوں کی بارش فرمائے باوجود اس کے کہ ہم طرح طرح کی عذابوں کے مستحق تھے جیسے جیوٹے بیچ کی جب معانی ہوجاتی ہے تو عذابوں کے مستحق تھے جیسے جیوٹے دیچ کی جب معانی ہوجاتی ہے تو باپ سے کہتا ہے کہ ابو اب مجھے ٹافی بھی دیجے ہمائیکل بھی دلائے، کافشن کی میر بھی کرائے۔ اس طرح اللہ میاں ہمیں سکھارہے دلائے، کافشن کی میر بھی کرائے۔ اس طرح اللہ میاں ہمیں سکھارہے دلائے، کافشن کی میر بھی کرائے۔ اس طرح اللہ میاں ہمیں سکھارہے

میں کہ جب میں نے حمہیں معاف کردیا ، اور تمہاری مغفرت فرمادی اور تمہاری مغفرت فرمادی اور میں تم سے خوش ہو گیا تو اب مجھ سے مانگو کہ اپنی رحمتوں کی ہم پر بارش فرماد بیجئے۔

و اِنْ لَمْ تَغْفِرْ لَنَا وَ قَرْحُمْنَا كَ ايك جمله سے اللہ تعالىٰ نے جمیں سارے غیر اللہ سے كاف دیا كہ سارے عالم سے نا امید ہوجاؤ۔ اگر سارى دنیا تمہیں معاف كردے تو تمہارا ذرّہ برابر فائدہ نہیں ۔ جب ہم معاف كري گے تب تمہارى معافى ہوگی۔ ميرے سوا اور كون تم كو معاف كريں گے تب تمہارى معافى ہوگی۔ ميرے سوا اور سامتى كو معاف كرسكتا ہے ۔ اگر امريكہ جاپان جرمن سب مل كر سلامتى كونسل ميں اعلان كرديں كہ فلانے بحرم كو معاف كرديا گيا تو كيا تمہارى معافى ہوجائے گى وَ مَنْ يَغْفِرُ اللّٰهُ الله الله الله الله الله الله الله كروں ہے دے۔

لہذا اللہ تعالی سکھارہ ہیں کہ اگر آپ ہمیں معاف نہیں کریں گے اور اپنی رحموں کی نوازش ہم پر نہیں فرمائیں گے تو لام تاکیہ بانون تقیلہ سے کہو لَنگونَنَّ مِنَ الْمَحَاسِوِیْنَ ہم بہت زبردست خارے میں پڑ جائیں گے، اتنا بڑا خارہ کہ جس کی کوئی انتها نہیں لہذا ہمیں خارہ والوں میں نہ سیجے۔ معلوم ہوا کہ ایک قوم الی ہے جو خارہ میں ہے اور اس کی دلیل وَالْعَصْوِ اِنَّ الْإِنْسَانَ لَفِیٰ خُسْو ہے کہ سارے انسان خارہ میں جیں اور اس خمارہ سے منتنیٰ کون ہیں اِلا الَّذِیْنَ امْنُوْا وَ عَمِلُوا الصَّلِحْتِ جو ایمان لائے اور عمل صالح

> افھا کر سر تمہارے آستاں سے زمیں پر گر پڑا میں آساں سے

اور سے کلام اللہ کی بلاغت ہے کہ من المخسوین فرمایا۔ اگر صرف محسوین نازل ہوتا تو سے بلاغت پیدا نہ ہوتی مِنْ تبعیضیہ ہے اور الف لام استغراق کا ہے جس سے وہ تمام اقوام محسوین اس میں شامل ہو گئیں جن پر ان کے ظلم کے سبب عذاب نازل ہوا۔ اس میں قوم لوط اور قوم عاد و شمود اور جملہ اقوام محسوین آگئیں جس کے معنی سے ہوئے کہ اے رب اگر آپ نے ہمیں معاف نہ فرمایا اور ہم پر رحم نہ فرمایا تو ہم ان خائب و خاسر قوموں کا ایک جز بن جا کیں

گے لہذا لنکونن من الخسرین میں کیا مزہ ہے ، مانگ مانگ کر ہے مزہ لوٹ لو جیسے کوئی بچہ باپ سے کہے کہ ابو اگر آپ مجھے معاف نہیں کریں گے اور مجھ پر رحم نہیں کریں گے تو میرا اور ہے کون۔ میں تو بہت خمارہ میں پڑ جاؤں گا۔ لہذا کوشش کرو اور جان کی بازی لگادو کہ کوئی گناہ نہ ہو لیکن پھر بھی کچھ نہ پچھ خطا بر بنائے بشریت ہوگ لہذا ربنا ظلمنا کی رہ لگائے رہنے کیونکہ ہماری ہر سانس مجرم ہے۔ اللہ تعالیٰ کی عظمت غیر محدود ہے اور ہماری طاقت اطاعت اور طاقت تھوئی محدود ہے۔ تو محدود طاقتیں غیر محدود کا حق کیے ادا کر سکتی ہیں اس لئے ہماری ہر سانس ربنا ظلمنا کی مختاج ہے۔

حرمت آل که دعا آموختی در چنیں ظلمت جراغ افروختی

اے اللہ آپ کے اس فضل کی حرمت کا صدقہ کہ آپ نے قرآن پاک میں دعا مائگنا سکھادیا اور دعا سکھا کر ہمارے گناہوں کے اندھےروں میں آپ نے امید کا چراغ روشن فرمادیا۔

> د تشکیر و رہنما توقیق دہ جرم بخش و عفو کن کبشا گرہ

اے رب جاری مدد فرمائے اور صراط متقیم یعنی صحیح راسته

د کھائے اور اعمال صالحہ کی توفیق عطا فرمائے یعنی جو اعمال آپ کی منزل سے قریب کرنے والے ہیں ان پر عمل کی اور جو آپ سے دور کرنے والے ہیں ان سے بیخنے کی راہ کو آسان فرما۔ علماء اور محد ثمین نے توفیق کی تین تعریفیں کھی ہیں ہے۔

توجیہ الاسباب نحو المطلوب النحیو۔ توجیہ وجہ ہے ہے جہ جس کے معنی ہیں چہرہ سامنے کردینا بینی خیر کے اسباب سامنے آجا کیں جیسے کسی بزرگ کے پاس آنے جانے لگے اور اس طرح سے بھی اللہ والا ہوجائے۔ سے نیر کے اسباب پیدا ہونے کی ایک مثال۔

استوں کو اللہ آسان کردے اور گناہوں کے راستوں کو مشکل کردے مثلاً کسی خانقاہ یا مجد کے پاس کسی کو گھر مل جائے اور یبال کردے مثلاً کسی خانقاہ یا مجد کے پاس کسی کو گھر مل جائے اور یبال سے دینی باتیں سننے کی توفیق ہوگئی اور کسی اللہ والے کی صحبت نفیب ہوگئی تو نیک کام اس کو آسان ہوگئے ۔ اس طرح اللہ تعالی خیر کے رائے پیدا فرمادیے ہیں۔ اس طرح کوئی گناہ کے رائے پر چلنا چاہتا ہے لیکن دل میں پریٹانی آجاتی ہے جس سے گناہ کرنا مشکل ہوجاتا ہے۔ یہ ہشر کے راستوں کو مسدود کرنے کی مثال۔ مشکل ہوجاتا ہے۔ یہ ہشر کے راستوں کو مسدود کرنے کی مثال۔ آجاتی حلق القدرة علی الطاعة یعنی اللہ تعالی اپنی عبادت کے لئے توت پیدا کردے۔ یہ تینوں تعریفیں مولانا سید اعزاز علی صاحب توت پیدا کردے۔ یہ تینوں تعریفیں مولانا سید اعزاز علی صاحب

رحمة الله عليه نے كى بين جو ديوبند كے بہت براے عالم تھے۔

مولانا رومی عرض کرتے ہیں کہ اے اللہ آپ مدد کرد بیجئے کہ آپ مدد کر بیجئے کہ آپ مدد کر بیجئے کہ آپ مدد کرنے والے ہیں اور میرا ہاتھ پکڑ کر منزل تک پہنچا بھی د بیجئے اور میری خطاؤں کو معاف فرماد بیجئے ، میرے جرائم کو بخش د بیجئے اور میرا نفس آپ کی راہ میں مشکلات پیدا کرتا ہے آپ ان کو دور فرماد بیجئے۔

اے خدا ایں بندہ را رسوا مکن گر بدم من سر مکن پیدا مکن

حضرت حکیم الامت تھانوی رحمۃ اللہ علیہ نے کھا ہے کہ حضرت حاجی امداداللہ صاحب مہاجر کی رحمۃ اللہ علیہ نے عشاکی نماز کے بعد یہ شعر پڑھنا شروع کیا اور ساری رات حرم کعبہ میں اس کو پڑھ پڑھ کر روتے رہے یہاں تک کہ فجر کی اذان ہوگئ۔

اس شعر کا مطلب ہیہ ہے کہ اے خدااس بندہ کو رسوانہ فرمایئے اگرچہ میں لاکھ گنہگار ہوں لیکن میرے گناہوں کے بھید کو اپنی مخلوق پر ظاہر نہ کیجئے۔میرے عیوب کو اپنے دامن رحمت میں چھپائے رکھئے۔

## اے خدائے راز دان خوش سخن عیب کار بد ز ماں پنہاں مکن

اے اللہ آپ ہمارے راز کو جانتے ہیں اور آپ خوش بخن ہیں یعنی آپ کے کلام کا کیا کہنا ہے ، جارے پُرے کاموں کے عیب کو ہم سے یوشیدہ نہ سیجئے بلکہ برے کاموں کی برائی آپ این اس کلام عالی شان کے ذریعہ جو بغیر حروف و الفاظ کے پیدا ہو تا ہے جارے دل میں ڈال و پیجئے۔ حضرت حکیم الامت تضانوی فرماتے ہیں کہ بس صرف آواز نہیں آتی ورنہ دل میں ہر وقت باتیں ہوتی رہتی ہیں کہ یہ کرو ، بیہ نیہ کرو، بیہ کام اچھا ہے ، وہ کام ٹیرا ہے۔ پس اے اللہ آپ کا کلام الفاظ و حروف کا محتاج تنبیں ، بُرے کاموں کی بُرائی آپ ہمارے دل میں ڈالتے رہنے ورنہ کہیں ایبا نہ ہو کہ ٹرائیاں ہمیں الحجی لگنے لکیں۔ جب انسان پر عذاب آتا ہے تو گناہ اچھے لگنے لگتے ہیں۔مولانا رومی نے کتنی پیاری دعا مانگی ہے کہ گناہوں کی بُرائی کو ہم سے یوشیدہ نہ کیجئے لعنی بُرائی کو بُرائی ہی کے طور پر دکھائے ، ایبا نہ ہو کہ ہم گناہوں کو احجا سمجھنے لگیں جیسے گلاب جامن میں کوئی جمال گوٹہ کا قطرہ ڈالدے تو جمال گوٹہ نظر تو نہیں آتا کیکن گلاب جامن کھانے کے بعد پھر اپنا کام دکھاتا ہے اور وست پر دست شروع ہوجاتے ہیں گویا دست بدست جنگ کا عالم ہوتا ہے جس پر

میں نے مزاعاً ایک شعر کہا ہے کہ \_

دست بدست جنگ کا عالم کیا غضب کا جمال گونه تھا

میرے ایک دوست ڈاکٹر تھے ۔ کہنے لگے کہ جن دنوں میں اللہ آباد میذیکل کائج میں بڑھ رہا تھا ، میری اماں نے میرے لئے خشہ یکا کر بھیجا۔ کالج کے لڑکوں نے میری غیر موجودگی میں تالہ توڑ کر میرا خته کھا لیا تو میں نے دل میں کہا کہ اچھا بدلہ لوں گا۔ لہذا میں گاب جامن لے آیا اور ہر گلاب جامن میں انجکشن کے ذریعہ سے جمال وند كا ايك قطرہ عرق ذال ديا۔ كالح كے لڑكوں كے مند كو حرام مزہ لگا ہوا تھا، جامنوں کو دیکھ کر تو ان کے مزے آگئے۔ خت خت گلاب حامن کھا تو گئے لیکن برجت وست آنے گئے ۔ اب ب لونا لے کر دوڑ رہے ہیں۔ میڈیکل کالج کے پر نیل نے جو دیکھا کہ یہ لوگ لوٹا لے کر دوڑتے ہیں اور واپس آگر زمین ہر لوٹا ر کف نہیں یاتے کہ دوبارہ دوڑتے ہیں ، اس نے کلکٹر کو فون کیا کہ میرے کالج میں ہیضہ تھیل گیا ہے ، فورا ہیلتھ آفیسر کو تجھوائے۔ لبذا ہیلتھ آفیسر لا**ل دوا لے کر دوڑا ہوا آیا لیکن وہاں ہیف**ہ کہاں تھا، کچھ اور بی معاملہ تھا۔ ڈاکٹر صاحب نے کہا کہ اس کے بعد وہ اپنا کھانا بغیر تالے کے رکھا کرتے تھے لیکن پھر کسی کی ہمت نہ ہوئی کہ

ان کی کوئی چیز حچھولے۔

ای طرح جب شہوت کا غلبہ ہوتا ہے تو گناہ کی لذت کے سامنے اس کا نقصان اور بُرائی نظر نہیں آتی۔ اس کے مولانا دعا فرمارہ جی کہ اے اللہ گناہوں کی بُرائیوں کو ہم پر ظاہر فرماد بجئے تاکہ گناہوں سے بچنا ہمیں آسان ہوجائے۔

اب دعا کرلو که یا رب العالمین حضرت جلال الدین رومی رحمة الله عليه كا وه درس جو ہارے بزرگوں نے ديا اختر نے اس كى تقل كى ب آب اين رحت سے اصل كى بركت سے اس ميں فيض اور اثر اور برکت ڈال دیجئے۔ ہم سب کی روحوں کو اپنے پر فدا کر کیجئے ، اے اللہ ہماری ہر سائس کو اپنی ذات باک پر فدا ہونے کی توفیق دے کر ہاری زندگی کو قیمتی بنادیجئے ، ایک سانس بھی اپنی نارا نسگی میں ہمیں نہ گذارنے ویجئے اور ہاری زندگی کو حقیر اور ذلیل نہ سيجيئه اے اللہ ہم آپ كو ناراض كركے دنيا ميں جانور سے بھى زياده بدتر ہوجاتے ہیں کیونکہ جانور کو آپ نے عقل نہیں دی ، ہم کو آپ نے عقل دی ہے، پھر بھی ہم آپ کو ناراض کرتے ہیں۔ آپ کو اپنا رب مان کر ، آپ ہر ایمان لا کر مجمی ہم آپ کی ناراضگی کے اعمال کی جرات کرتے ہیں۔ آپ اپنی رحمت سے اس مثنوی شریف کے درس کو قبول فرمایئے اور اس کی برکت سے مولانا رومی کی روحانیت کے صدقے میں اپنا عشق کامل، اپنی محبت کامل ہمیں عطا

فرمائے ، ہمارا دل الله والوں كا دل بنا و يجئے ، اے الله اس سينه ميں ول بدل و يجيئ ، ياني ول كو الله والا ول اين رحمت سے بنا وينا آپ یر کھ مشکل نہیں۔ ہم آپ سے درخواست کرتے ہیں کہ ہارے دل کو اللہ والا دل بناد بیجئے بلکہ اولیاء صدیقین کی جو آخری سر حد ہے اس تک پہنیا دیجئے کیونکہ جاری زندگی کے چند دن رہ گئے ہیں، ہم سب کی حیات کو اللہ والی حیات بنا کر اور اینے دوستوں کو اینے نام کی جو لذت آپ عطا فرماتے ہیں کہ جس سے ہفت اقلیم کی سلطنت ان کی نگاہوں سے گر جاتی ہے ہم سب کو اپنی محبت کی وہی مٹھاس عطا فرمائے۔ نفس و شیطان کی غلامی ہے نکال کر اپنی بوری فرماں برداری کی زندگی عطا فرماد یجئے اور عالم اسلام کو اے اللہ آبرو عطا فرمائے۔ خلیج کی جنگ کو مسلمانوں کے لئے مفید بنا دے، شر کو بھی خیر بنادے اور ظالموں کو ، یہود و نصاریٰ کو اور جملہ کفار کو جو مسلمانوں کو متاہ کرنا چاہتے ہیں ان کے ظلم کے موافق سزا دے۔ ربنا تقبل منا انك انت السميع العليم و صلى الله تعالىٰ علىٰ خير خلقه محمد و اله و صحبه اجمعين برحمتك يا ارحم الراحمين.

فيان دى 👐 🛶 دى المرابعة

هن ولای دستماچات ری دسی ۱ شعبان العظم سامیاه مطابق۲۲ فروری ۱۹۹۱، بروز جمد بعد نماز عشا بمقام خانقاه الداویه اشرفیه گلشن اقبال۲ کراچی

عیب کار نیک را منما بما تانه گردیم از روش سر در هبا

الرفشان فرهابا كه مولانا روى وعاكرت بين كه ات الله جو نیک اور اچھے کام ہیں انہیں ہم کو بُرا مت دکھا لینی اچھے کام کو اچھا د کھائے ، ایبا نہ ہو کہ اچھے کاموں کو ہم بُرا سمجھنے لگیں اور راہ سلوک سے بث کر گمراہی کے گرد وغیار میں سر گردال اور یریشان ہوجائیں کیونکہ اگر آپ نے اچھے کاموں کو ہماری نگاہوں میں اجھا نہ دکھایا تو اندیشہ ہے کہ ہم اس کام کو چھوڑ کر مراہی کے اند هیرون میں بھٹک جائیں اور عمر بحر کی حیرانی و پریشانی میں مبتلا ہوجائیں کیونکہ جب سی شامت عمل سے اچھے کام بُرے نظر آنے لکتے ہیں تو اللہ والے ، خانقابیں ، پیری مریدی کو وہ کہتا ہے کہ ان چیزوں میں کیا رکھا ہے۔ اس کو اللہ والے اور ان سے تعلق رکھنے والے بے و توف معلوم ہوتے ہیں ، وہ حق اور باطل میں تمیز نہیں کر سکتا اور سیحے اللہ والے اور جھوٹے پیر اس کو ایک ہی ہے نظر آتے ہیں۔ اس کئے کتنے لوگ شیخ کامل سے بدیگان ہو کر برباد ہو گئے۔ میرے شیخ حضرت شاہ عبدالغنی صاحب رحمۃ اللہ علیہ نے مجھ سے فرمایا کہ ایک عالم ایبا تھا کہ حکیم الامت کے تین تین گھنٹے کے اردو وعظ کو عربی میں لکھتا جاتا تھا، یہ انتہائی قابلیت کی بات ہے کہ اردو تقریر ہورہی ہے اور اس کوعربی میں لکھتا جا رہا ہے گویا اس کی عربی اور اردو میں کوئی فرق نہیں تھا لیکن اسی تشخص نے بد گمانی کی اور شخواہ بردھوانے کے لئے درخواست دی۔ حضرت نے فرمایا کہ آج کل کچھ موقع نہیں ہے۔ بس بد گمان ہو گیا کہ خود تو یا کچ رویے کا ناشتہ کرتے ہیں ، خمیرہ جاٹ رہے ہیں اور ہماری تنخواہ نہیں بڑھا رے ہیں۔ بتیجہ یہ نکلا کہ پھر شخ کو اس نے ایسے بدتمیزی کے خط لکھے اور جو سلام حضور صلی اللہ علیہ وسلم کافروں کو لکھتے تھے نعوذ باللہ وہ سلام اس نے مجدو زمانہ کو لکھا کہ السلام علیٰ من اتبع الهدی سلام ہو اس پر جو ہدایت کو قبول کرے۔ عقل پر ایبا عذاب آیا۔ آخر انتہائی پریشانی میں مبتلا ہوا، یہاں تک کہ فاقوں سے بھو کوں م نے لگا۔ حضرت نے اس دسمن کو بھی حدید بھیجا کیکن ظالم نے واپس کردیا ، یہ ہے تکبر۔ میرے شیخ شاہ عبدالغنی صاحب رحمۃ اللہ علیہ نے مجھ سے فرمایا کہ آخر میں وہ سر سے پیر تک کوڑھی ہو گیا۔ اس کئے اینے دینی مربی کے بارے میں بہت مختاط رہو اور دعا کرتے رہو کہ اے خدا ہمیں اینے مشائخ کی محبت کو عظمت کے ساتھ جمع

کرنے کی توفیق عطا فرما۔ قرآن پاک میں اللہ تعالی نے فرمایا تُوقُوُوهُ میرے نبی کی توقیر کرو۔ معلوم ہوا کہ خالی شخ کی محبت کافی نہیں ہے۔ محبت کو توقیر کے ساتھ جمع کرو مثلاً شخ تو مشورہ دے رہا ہے کہ بیں حضرت یہ اس طرح کرو اور مریع کہتا ہے کہ نہیں حضرت یہ اس طرح مناسب نہیں۔ یہ بات توقیر کے خلاف ہے جیسے ڈاکٹر کے کہ یہ کیپول تم چو ہیں گھنٹہ کے بعد کھانا اور مریض کیے کہ نہیں میں بحول جاتا ہوں اس لئے انہی کھا لیتا ہوں۔ آپ بتائے کوئی ڈاکٹر کے ساتھ ایسا کرے گا؟ تو جس طرح دنیا میں ڈاکٹروں کی بات کو مان لو۔

مولانا کا بیہ شعر اصل میں حدیث شریف کی ایک دعا ہے مقتبس ہے بعنی اللّٰهُمَّ اَدِفَا الْحُقَّ حَقَّا یَا اللّٰہ جو اچھی بات ہے اس کو جمیں اچھا دکھائے و اَدِفَا الْلَاطِلْ بَاطِلاً اور جو باطل اور بُری چیزیں بیں ان کو جمیں بُرا دکھائے بعنی جن چیزوں ہے آپ خوش ہوتے ہیں ان کو جمیں بُرا دکھائے بعنی جن چیزوں سے آپ خوش ہوتے ہیں بس باری نظر میں ان کو اچھا دکھا دیجئے اور جن باتوں سے آپ ناراض ہوتے ہیں بہری نظر میں ان کو اچھا دکھا دیجئے اور جن باتوں سے آپ ناراض ہوتے ہیں بہری نظر میں ان کو بُرا دکھاد بیجئے کیونکھ ہے۔

از شراب قبر چول مستی دہی نیست ہارا صورت ہستی دہی

اے خدا جب آپ کسی کو اس کے گناہوں کی سزا میں قبر و

غضب کی شراب سے مستی دیتے ہیں تو فانی چیزیں اس کو بہت اچھی معلوم ہوتی ہیں۔ یہ فانی حسین شکلیں اور گندے اعمال اس کو اتنے ایجھے معلوم ہوتے ہیں کہ گویا ان سے بڑھ کر دنیا میں اور کوئی چیز ہے ہی نہیں اور یہ تقلیب ابصار اس کی سابقہ نافرمانی وسر کشی کے سبب ہوتا ہے کیونکہ اللہ تعالیٰ ظالم نہیں ہیں کہ بے وجہ کسی کو عذاب میں مبتلا کریں لیکن یہ اس کی مسلسل نافرمانی اور گناہوں کی سزا ہوتی ہے کہ اس کو حق باطل اور باطل حق نظر آنے لگتا ہے کونکہ اللہ تعالیٰ کی قدرت میں یہ شامل ہے کہ

گہہ چوں کابوے نماید ماہ را گہہ نماید روضہ قعر حاہ را

کابوس کہتے ہیں ڈراؤنی شکل کو۔

مولانا رومی فرماتے ہیں کہ اگر اللہ کا فضل نہ ہو تو چاند جیے پیاری شکل نہایت ڈراونی معلوم ہوتی ہے اور کنویں کا اندھرا اس کو باغ نظر آتا ہے۔ فساق و فجار اس کو اچھے معلوم ہوتے ہیں اور اللہ والے بُرے نظر آتا ہے۔ فساق و فجار اس کو اچھے معلوم ہوتے ہیں اللہ علیہ والے بُرے نظر آتے ہیں جیسے ابوجہل خبیث کو حضور صلی اللہ علیہ وسلم کا چہرہ مبارک نعوذ بالله بُرا لگتا تھا اور حضرت ابوہریرہ رضی اللہ تعالیٰ عنہ کا چونکہ دل اچھا تھا اس لئے فرماتے ہیں کہ کان اللہ تعالیٰ عنہ کا چونکہ دل اچھا تھا اس لئے فرماتے ہیں کہ کان الشمس تجری فی وجھہ صلی اللہ علیہ وسلم مجھے تو حضور صلی الشمس تجری فی وجھہ صلی اللہ علیہ وسلم مجھے تو حضور صلی

الله علیہ وسلم کا چہرہ مبارک اتنا پیارا لگنا تھا کہ جیسے آپ کے روئے انور میں آفتاب چل رہا ہو۔

اصل میں دل کی برگمانی کی وجہ سے اللہ والے بُرے لگتے ہیں ویسے ایک عورت اپنے بچے کا پائخانہ صاف کررہی بھی، انگل میں گو لگا ہوا تھا کہ اس کو چاند نظر آگیا۔ عورتوں کی عادت ہوتی ہے کہ تعجب کے وقت یا بات کرتے وقت ناک پر انگل رکھ لیتی ہیں تو اس نے ناک پہ یوں انگلی رکھ کر کہا کہ اری بہن اس مہینے کا چاند تو بڑا بدیودار نکا ہے۔ بات یہ ہے کہ اپنا عیب دوسرے میں نظر آتا ہے بدیودار نکا ہے۔ بات یہ ہے کہ اپنا عیب دوسرے میں نظر آتا ہے ویسے چور ہر شخص کو چور سمجھتا ہے۔

مولانا روی نے مثنوی میں ایک واقعہ کھا ہے کہ ایک طوطے نے تیل گرادیا تھا تو اس کے مالک نے غصہ میں اس کے ایک تھیٹر لگیا جس سے طوطے کے سر کے پر جھٹر گئے اور وہ گنجا ہو گیا۔ طوطے نے ناراض ہو کر بولنا چھوڑ دیا۔ ایک دن ایک شخص جو عمرہ کرکے آیا ہوا تھا سر منڈاکر ، وہ دوکان کے پاس سے گذرا تو اس کو دکھے کر طوطے نے کہا کہ اچھا! معلوم ہوتا ہے کہ تو نے بھی تیل گرایا ہوا ور تیرے سر پر بھی کوئی جھانپڑ لگا ہے۔ جیسے اس طوطے نے اپنے اور تیر کی اللہ کا کرم نہ ہو تو انسان اپنے بزرگوں سے اوپر قیاس کیا ایسے ہی اللہ کا کرم نہ ہو تو انسان اپنے بزرگوں سے برگمان ہوجاتا ہے اور اس راہ میں اس سے بڑھ کر کوئی خسارہ نہیں برگمان ہوجاتا ہے اور اس راہ میں اس سے بڑھ کر کوئی خسارہ نہیں ہوجاتا ہے اور اس راہ میں اس سے بڑھ کر کوئی خسارہ نہیں ہوجاتا ہے جیسے کٹ آوٹ الگ

ہوجائے تو یاؤر ہاوس سے بجلی آنا بند ہوجاتی ہے اس کئے شیطان کا سب سے بڑا حربہ یہ ہوتا ہے کہ سالک کے ول میں اس کے وین مربی کی حقارت ڈال وے تاکہ یہ دین حاصل نہ کر سکے۔ پھر ﷺ یر اس کو اعتراض پیدا ہوتا ہے کہ بے موقع ڈانٹ دیتے ہیں ، ضرورت ے زیادہ غصہ کرتے ہیں وغیرہ اس لئے جب پہلے مان چکے کہ شخ متقی ہے ، اللہ والا ہے اور بزرگان دین کا صحبت یافتہ ، خلافت یافتہ اور ان كا معمد عليه ب توجس طرح جاب تربيت كرے- اس كے ياس ایے رہو جیسے مردہ بدست زندہ۔ جب وہ الله والا ہے تو اس كا كوئى کام خلاف شریعت تہیں ہوگا۔ اس کا نام ہے اندھی تقلید کیکن یہ اند می تقلید بیداری کی تقلید ہے افضل ہے کیونکہ اس کو فنا فی الشیخ كا مقام مل رہا ہے ، اس نے اپنی رائے كو شيخ كى رائے ميں فنا كرديا\_ ہاں اگر شریعت کے خلاف کوئی تھم دے کہ تم آج مغرب کی تین کے بجائے جار رکعات پڑھو تو ایسے شخ کو دور بی سے سلام کرو کیونکہ جو نیخ شریعت میں مداخلت کرے وہ اللہ والا نہیں ہوسکتا لیکن اگر وہ یہ تہدے کہ آج نفلیں حچوڑ دو یا وظیفہ کم کردو یا خانقاہ میں حبحارُو لگاؤیا نمازیوں کے جوتے سیدھے کرو تو فوراَ مان لو ، یا پیا كبدے كه تم غصه چهوردو ، اينے كو منادو تو يه مت مجھو كه جم كو غصہ کرنے کا شرعی حق حاصل ہے۔ یا اگر شیخ نمسی مرید کے بارے میں یہ فیصلہ کرے کہ میہ متلکبر ہے اور ساری دنیا اسے متواضع کیے تو

سمجھ لو کہ شیخ کا ایکسرے صحیح ہے اور ساری دنیا کی تشخیص غلط ہے۔ جو شخص شیخ کی تشخیص کو غلط سمجھتا ہے اور اس کی تجویز اور مشورہ پر عمل نہیں کرتا وہ اس راہ میں مجھی کامیاب نہیں ہو سکتا۔ لہذا یہ راستہ بہت نازک ہے۔ شیخ کے خلاف کرکے اس کا قلب مکدر نہ کرہ ، تکدر قلب شیخ سے باطن کا ستیاناس ہوجاتا ہے ، دل و جان سے اس کہ مشوروں پر عمل کرو۔ اگر کوئی بات چیش بھی کرنی ہو تو نہایت ادب و اکرام سے کہو ، اللہ سے دعا بھی کرو کہ کوئی ایبا عنوان و تعبیر زبان سے نہ نکلے جس سے اس کا دل دکھ جائے۔ اللہ والوں نے اس کا بہت اہتمام کیا ہے۔

مولانا رومی فرماتے ہیں کہ جب اللہ والوں کے خلاف خصوصاً اپنے مربی اور شخ کے خلاف شیطان وسوسہ ڈالے تو استغفار و تو بہ شروع کردو کیونکہ کسی سابقہ نافرمانی و گناہ کی سزا میں حق باطل نظر آنے لگتا ہے۔ مولانا رومی فرماتے ہیں ۔

چوں مقلب بود حق ابصار را او گرداند دل و افکار را

الله تعالی مقلب ابصار بھی ہے اور مقلب قلوب و افکار بھی ہے بعنی جب بعنی جب وہ ہماری آنکھوں کی بصارت کو بدل سکتا ہے تو قلب کی بصیرت اور ہمارے افکار کو بدلنے پر بھی قادر ہے لہذا اگر ہماری

فيان رئ ٭ 🚓 (٥١٥) 🚓 💸 المان رئ

قوت فکریہ اور سوچ سیج کر دیں تو اچھی ہاتیں ہمیں اچھی لگنے لگی میں اور بری ہاتیں بُری لگنے لگتی میں اور سوچ کو خراب کردیں ہوجہ ہماری شامت عمل کے تو بُری ہاتیں اچھی اور اچھی ہاتیں بُری لگنے لگتی میں۔ یبی وجہ ہے کہ انسان ذرا سی دیر میں سجدے میں پڑا ہوا قرب کے عالم میں ہے اور ذرا سی دیر میں گناہ کی گڑلا ہُوں میں پینسا ہوا ہے بقول مولانا رومی کے ۔

### سوئے آہوئے بصیدی تافق خویش را در صید خوکے مافق

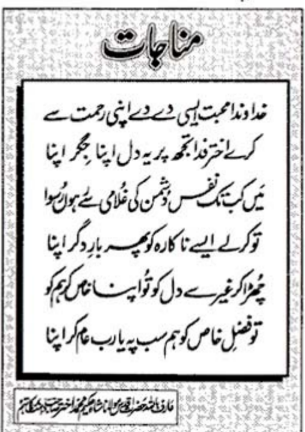
ایک فض برن کے شکار کے ارادے سے نکال کہ اتنے میں ایک جنگل سور جھاڑی ہے نکل کر اس کو مند میں رکھ کر چہانے لگا۔ وہ سوچنا ہے کہ اے خدا میں تو ہرن کا شکاری تھا لیکن آج مجھے جنگل سور چہارہا ہے۔ یعنی میں نے تو اللہ کو حاصل کرنے کے لئے سلوک سور چہارہا ہے۔ یعنی میں نے تو اللہ کو حاصل کرنے کے لئے سلوک طے کرنا شروع کیا تھا لیکن میں دیکھ رہا ہوں کہ مجھ کو نفس چہا رہا ہے یعنی نفس نے مجھے گندے کا موں میں مبتلا کر رکھا ہے۔ اس سے وہ لوگ ہو شیار ہو جائیں جو اللہ والا بننا چاہتے ہیں۔ وہ اگر نفس و شیطان کی بات مانیں گے تو جس طرح ہرن کا شکاری جنگلی سور کے شیطان کی بات مانیں گے تو جس طرح ہرن کا شکاری جنگلی سور کے منہ میں خوار ہو کر ہرن کے شکار سے محروم رہتا ہے ای طرح ایسے منہ میں خوار ہو کر ہرن کے شکار سے محروم رہتا ہے ای طرح ایسے سالکین وصول الی اللہ سے محروم رہیں گے۔ حق تعالیٰ کے تصرفات

فعان رول ۱۸۸ ۱۸۸ ۱۸۸ ۱۸۸ کال دول

عجیبہ سے ڈرتے رہنا چاہئے۔ مولانا رومی واقعی اولیاء اُمت میں سلطان العار فین ہیں ، اللہ تعالیٰ کی قدرت کو بیان کرتے ہیں کہ

> تیر سوئے راست پرانیدۂ سوئے حیب رفت ست تیرت دیدۂ

تم نے تیر داہنی طرف کو مارا لیکن دیکھتے ہو کہ وہ بائیں طرف جارہا ہے پھر بھی تہمیں خدا پر یقین نہیں آنا۔ تم نے جو کوشش کی محمی تہمیں خدا پر یقین نہیں آنا۔ تم نے جو کوشش کی تھی تہمیہ اس کے خلاف برآمد ہورہا ہے لہذا اپنی تدابیر کی شکست و ریخت سے اللہ کو پہیانو اور اُس سے آہ و زاری کرو۔



نفان ردی کی میں جات روی کی میں اور کی کا جات روی کی میں جات روی کی میں جات روی کی میں جات روی کی میں جات روی ک

#### درس مناجات رومی

۷ شعبان المعظم الاسماره مطابق ۲۳ فروری <u>۱۹۹۱</u> بروز بفته بعد نماز عشا بمقام خانقاه امدادیه اشرفیه گلشن اقبال۲ کراچی

وست من این جا رسید این را بشست وستم اندر مشستن جان ست سست

الرفشان فروا ہو گئاہ کے کاموں میں ملوث ہو کر نجس ہوگیا،
کرتے ہیں کہ میرا ہاتھ گناہ کے کاموں میں ملوث ہو کر نجس ہوگیا،
اب آپ اپنے آب عنو و مغفرت سے اسے دھو کر پاک کرد یجئے
کیونکہ میں اپنی پاکی اور تزکیہ میں انتہائی کامل اور ست ہوں یعنی میں
نے تو گناہوں سے اپنے باطن کو ناپاک کرایا اب آپ توفیق توبہ
دے کر اور اپنی رحمت سے معاف فرما کر اسے پاک کرد یجئے کیونکہ
اگر آپ کی توفیق شامل حال نہ ہو تو میں اپنے تزکیہ کے باب میں
انتہائی عافل اور لاپرواہ ہوں۔ آپ کے فضل و رحمت و مشیت کے
بغیر میرا تزکیہ محال ہے۔

اور اس شعر کا ایک ترجمہ اور بھی ہے جو زیادہ جامع ہے۔ رسید اور بھی ہے جو زیادہ جامع ہے۔ رسید اور بشست دونوں ماضی مطلق ہیں تو معنی یہ ہوئے کہ میرا ہاتھ یہاں تک پہنچ گیا اور اس کو دھودیا یعنی ظاہری نجاست اور گندگی کو

اس نے صاف کردیا لیکن گناہوں سے جو میری روح نجس ہوگئی اس كو ميں صاف نہيں كرسكنا كيونكه روح تك ميرا باتھ نہيں پہنچ سكنا، میرا ہاتھ روح کو پاک کرنے میں ست ہے بیعی قادر تہیں ہے۔ جسم نایاک ہوتا ہے پیشاب یافانے سے اور دروح نایاک ہوتی ہے گناہوں سے اور گناہوں کی غلاظت اور گندگی پیشاب یاخانہ سے بدتر ہے کیونکہ پیٹاب یاخانہ کی نجاست تو یانی سے دور ہوجاتی ہے کیکن روح کی نجاست توبہ کے بغیر نہیں دھلتی اور توبہ کے لئے نفس مشکل سے راضی ہو تا ہے۔ ست کے معنی پیہ بھی ہیں کہ میرا نفس توبہ كرنا تہيں جاہتا ، شيطان كنامول كا نشه يلا ديتا ہے اور كناه كا مره جب منہ کو لگ جاتا ہے اور نفس کو گناہ کی عادت برجاتی ہے تو مشكل سے چھوٹتی ہے جیسے سكريث اور ہيروئن كا عادى كه جب تك اس کو نہ ملے بے چین رہتا ہے۔ اس طرح گناہ کا عادی نفس گناموں كے لئے بے چين رہتا ہے۔ ايك بدنظرى كے مريض كو ميں نے اینی آتھوں سے دیکھا کہ دوکان پر کام چھوڑ کر دوپہر کی چلیاتی ہوئی وهوب میں تقریباً ایک میل سائکل سے جاتا تھا اور ریل کے زنانہ ڈبہ میں عور توں کو دیکھتا اور جب ریل گذر جاتی تو پھر آگر اینے کام میں لگ جاتا۔ یہ نفس بڑا ظالم ہے۔ جب تک اللہ کا کرم نہ ہو یہ یاک نہیں ہو سکتا۔ ای کو مولانا روی فرماتے ہیں کہ اے اللہ میرا ہاتھ ظاہری

نجاست کو دھو سکتا ہے لیکن روح تک نہیں پہنچ سکتا کہ گناہوں کی نجاست کو دھو دے۔ روح کو تو آپ کا دست کرم ہی پاک کرسکتا ہے جو ہماری جانوں تک پہنچا ہوا ہے لہذا آپ ہمیں توفیق توبہ دے کر ہماری روح کو گناہوں کی نجاست سے پاک فرماد یجئے۔

مولانا رومی نے جو مضمون بیان کیا یہی مضمون حضرت ملاعلی قاری رحمۃ اللہ علیہ نے وضو کے بعد کی مسنون دعا اللہم اجعلنی من التوابین واجعلنی من المتطهرین کی تشریح بیں لکھا ہے کہ اے خدا ہم نے وضو تو کر لیا اور اپنے ظاہری اعضا پاک کرلئے لیکن مارے ہاتھ دل کک نہیں پہنچ کتے ، ہم اپنے دل کو پاک نہیں کرسکتے ، دل کا وضو تیرے ہاتھ بیں ہے لہذا ہمیں توفیق توبہ بھی دے دے تاکہ ہمارا دل بھی پاک ہوجائے اور ہم پاک صاف لوگوں میں ہوجائے ور ہم پاک صاف لوگوں میں ہوجائے ور ہم پاک صاف لوگوں میں ہوجائیں۔

شریعت نے جس وقت کی جو دعا بتائی ہے اس میں ایک خاص مناسبت اور جوڑ ہے۔ دیکھئے وضو میں اور اس دعا میں کیما جوڑ ہے کہ وضو کے پانی سے اپنے اعضاء بدن کو پاک کرنا تو میرے اختیار میں تھا لیکن دل کو پاک کرنا آپ کے اختیار میں ہے لہذا توفیق توبہ دے کر آپ میرے دل کو پاک فرماد یجئے تاکہ میرا باطن بھی صالح موجائے۔ اور میں آپ کے نیک بندوں میں شار ہوجاؤں۔ توبہ دل کا وضو ہے اور توبہ تین چیزوں کا نام ہے:

الرجوع من المعصية الى الطاعة كناه حجور كر عبادت مين لك جاند

[ ] الوجوع من العفلة الى الذكو غفلت كى زندگى حچوڑ كر الله كو ياد كرنے كاند

إلى الرجوع من الغيبة الى الحضور الله سے دل ذرا سا غائب ہو جائے تو پھر خدا کے سامنے حاضر کردینا۔ تو مطلب یہ ہوا کہ اے الله توبه کی تینوں قسموں تک رسائی دے دے اور ہم کو یاک کردے كيونكه توفيق توبه آسان سے آتى ہے۔ دليل كيا ہے ؟ قرآن شريف کی بی آیت ہے ثُمَّ تَابَ عَلَیْهِمْ لِیَتُوْبُوا کہ اللہ تعالی نے صحابہ پر توجه فرمائي تاكه وه توبه كركيل علامه آلوى تاب عليهم كي تفير فرماتے بیں ای وفقهم للتوبة یعنی اللہ تعالی نے ان کو توفیق دی کہ وہ توبہ کریں ۔ معلوم ہوا کہ توقیق آسان سے آتی ہے تب زمین والے توبہ كركے ولى الله بنتے ہيں۔ اگر توفيق اينے اختيار ميس موتى تو ساری دنیا ولی اللہ ہوجاتی۔ توفیق توبہ انعام اللی ہے۔ جس کو توفیق تو یہ نہ ہو سمجھ لو کہ وہ اللہ تعالیٰ کی عنایت سے محروم ہے۔ کیا کوئی باب اینے بیٹے کو گٹر میں گرا ہوا دیکھ سکتا ہے؟ لیکن اگر کوئی بیٹا گٹر میں گرا ہوا ہے اور باپ دیکھ بھی رہا ہے لیکن شہیں نکالتا تو یہ دلیل ے کہ یہ سخص باب کی نظر عنایت سے محروم ہے۔ جو لوگ توبہ میں در کرتے ہیں تو سمجھ لو اللہ تعالیٰ کی عنایت سے محروم ہیں۔

جس پر اللہ کی توجہ ، رحمت اور مہربانی ہوتی ہے ایک سینڈ بھی وہ توبہ میں در نہیں کرتا۔ وہ گناہ کی حالت میں رہتے ہوئے اطمینان ے نہیں رہتا ، جلدی سے توبہ کرتا ہے کہ اے اللہ مجھے معاف كردے ، آپ كى ناخوشى كى راہوں سے ميرے دل نے جو حرام خوشی امپورٹ کی میں ان حرام خوشیوں سے معافی حابتا ہوں کیونکہ ایبا تو نہیں ہوسکتا کہ انسان انبیاء کی طرح بالکل معصوم ہوجائے۔ مجھی نہ مجھی خطا ہوگی ، بشریت سے مغلوب ہو کر مجھی سالک سے بھی لغزش ہوجائے گی اور باطن میں حرام مزہ در آمد کرلے گا لیکن جس پر اللہ کا کرم ہو تا ہے وہ گناہ کو اوڑھنا بچھونا نہیں بناسکتا، فورأ بے چین ہوکر توبہ و استغفار کرے گاکہ اے خدا میرے نفس نے آپ کو ناخوش کر کے جو حرام خوشی در آمد کی ہے میں اس ملعون خوشی اور حرام خوش سے معافی حابتا ہوں۔ آپ مجھ کومعاف كرد يجئے كيونكه آپ كى ناخوشى كى راہوں سے ميرى خوشيان نامبارك اور قابل لعنت ہیں ، منحوس اور غیر شریفانہ ہیں کہ اینے یالنے والے محن کو ناراض کر کے میں اپنا دل خوش کررہا ہوں۔ جو بیٹا اپنے باپ کو ناراض کرکے خوشیاں منارہا ہو تو اس بیٹے کی بیہ خوشیاں غیر شریفانہ اور کمبینہ بن کی خوشیاں ہیں لہذا اے خدا میں ان تمام خوشیوں پر نادم ہوں جن سے آپ ناراض ہوئے ہوں کیونکہ کوئی بندہ آپ کی نافرمانی میں مبتلا ہواس سے بڑھ کر کوئی عذاب ہی نہیں

ہے۔ دنیا میں سب سے بڑا عذاب آپ کی نافرمانی ہے۔ بندہ ہو کر اپنے مالک کا اور قادر مطلق مالک کا نافرمان ہو، اس پر جینے جوتے پڑ جائیں کم میں اور جینے عذاب اور بے چینیاں دل پر نازل ہوجائیں تھوڑی ہیں ۔

#### ہتھوڑے دل پہ ہیں مغز دماغ میں کھونے بتاؤ عشق مجازی کے مزے کیا لوٹے

یہ شعر میں نے ایک رومانک والے کے لئے اس کی زبان میں کہا جو میرے پاس آیا اور کہا کہ ایبا لگتا ہے جیسے ہر وقت کوئی میرے دماغ میں کھوٹا کھوک رہا ہے اور دل پر ہتھوڑے برسا رہا ہے ، بے چین اور بریثان ہوں ، نیند بھی نہیں آتی ، مجھے اپنا ہیر آئل روغن مقوی دماغ دے دیجئے۔ میں نے ان کی فرمائش پر خیل ان کو دے دیا کیکن مجھے ان کے بارے میں علم تھا کہ یہ عشق مجازی میں مبتلا ہیں۔ اگلے ون آئے اور کہا کہ جناب میں نے سر میں آپ کا دیا ہوا تیل ڈالا لیکن میرا سر تو محندا نہیں ہوا تیل ہی گرم ہو گیا۔ تب میں نے ان ے کہا کہ اگر سریر انگیٹھی رکھی ہو اور کوئی مرنڈا کی شنڈی ہوتل آب کو بلا رہا ہو تو کیا شندک آئے گی؟ کہنے لگے نہیں۔ میں نے كہا اگر آپ كہيں تو آپ كے مرض كا علاج بنا دول ، كہنے لگے كه ضرور میری تو جان ہی پر بن گئی ہے۔ میں نے کہا کہ آپ نے جو

ایک معثوق ساتھ رکھا ہوا ہے جب تک اس کو نہیں بھاؤے آپ
کا سر مختد نہیں ہوسکتا ، چاہے دنیا بحر کے شخدے ہیر آئل لگالو۔
میری گذارش پر انہوں نے توبہ کی اور اس معثوق کو بھادیا اور پحر
ہنتے ہوئے آئے اور کہنے گئے کہ اب تو سر بغیر ہیر آئل کے شخدا
ہوگیا ، زندگی کا نقشہ ہی بدل گیا ، دوزخی زندگی جنتی زندگی ہے
تبدیل ہوگئی۔

کتے بندے توبہ کرکے ایک سینڈ میں اللہ والے ہوگے۔ اب ان

کو حقیر سمجھنا بھی جائز نہیں کہ یہ تو پہلے ایسے ویسے تھے۔ پہلے جیسے

بھی تھے اب تو اللہ والے ہیں۔ تلی کا تیل جب روغن گل ہوجائے تو

اب اس کو تلی کا تیل کہنا جائز نہیں ورنہ وہ عزت جنگ کا دعویٰ کردے گا۔ ایس جب کوئی گنہگار اللہ والا ہوجائے اب اس کو حقیر

مت سمجھو ورنہ اللہ انقام لے گا۔ اس پر میراشعر ہے ۔

خوبرویوں سے ملا کرتے تھے میر

اب ملا کرتے ہیں اہل اللہ سے

مت کرے تحقیر کوئی میر کی

رابط رکھتے ہیں اب اللہ سے

رابط رکھتے ہیں اب اللہ سے

لیکن یہ توفیق توبہ اللہ کے ہاتھ میں ہے اس کئے اس دعا کا معمول بنالیں کہ اے اللہ گناہوں کی نجاست سے ہماری روح کو پاک كرد يجئے اور جميں ہميشہ توفيق توبہ ديتے رہئے۔

# اے زنو تس گشتہ جانِ ناکساں دست فضل تست در جاں ہا رساں

الرفشار فر الله تعالی سے عرض کرتے ہیں کہ اے خدا آپ مولانا روی الله تعالی سے عرض کرتے ہیں کہ اے خدا آپ کے کرم سے بہت ی نالائق جانیں لائق بن گئیں، کتے نالائق انسانوں کو آپ کے کرم نے کرم نے لائق بنادیا یعنی بدعمل لوگوں کو آپ کے کرم نے لائق بنادیا یعنی بدعمل لوگوں کو آپ کے کرم نے لائق بنادیا یعنی بدعمل لوگوں کو آپ کے کرم نے ایک لمحہ میں نیک صفت اور فرشتہ خصلت ، متقی اور فرمال بردار بنا دیا۔

اس مصرع سے ایک اشکال ہوتا تھا کہ نالائق بندوں کو آپ کس طرح لائق بناتے ہیں، اس کا کیا طریقہ ہوتا ہے تو دوسرے مصرع میں مولانا نے اس کا جواب دیا کہ

### وست فضل تست درجال با رسال

دنیا میں جتنی جانیں آپ نے پیدا کی ہیں ، روئے زمین پر جتنے لوگ چل پھر رہے ہیں سب کی جانوں تک آپ کے فضل کا ہاتھ پہنچا ہوا ہے، آپ کو سب پر دسترس حاصل ہے، یہ نہیں کہ جس پر آپ فضل فرمانا چاہیں تو آپ کو کچھ دیر گلے گی ، آپ کے فضل کا ہاتھ تو پہلے ہی تمام روحوں کے اندر موجود ہے۔ دنیا بھر کی ارواح آپ کے احاطہ مکرم میں جیں بس آپ ارادہ کرلیں اور ایک نگاہ کرم ڈال دیں،ای وقت اس کا کام بن جائے گا

بس اک نگاہ یہ تخبرا ہے فیصلہ ول کا

جس وقت آپ اراده کرلیں ، اس وقت اور اس کھھ وہ اللہ والا بن جاتا ہے ، اس میں ایک لمحہ کا تخلف نہیں ہوسکتا ، ای وقت اس کے ول کی کایا بلیٹ جاتی ہے اور وہ نافرمان ولی اللہ بن جاتا ہے جیسے سمچھلی جس کے منہ میں شکاری کا کانٹا ہو اور ڈور ڈھیلی ہونے ہے وہ بھاگی جار بی ہے اور سمجھتی ہے کہ میں آزاد ہول کیکن شکاری جانتا ہے کہ یہ میرے قبضہ میں ہے، جس وقت حابول گا ذور تھینج لول گا اور جس وقت وہ ڈور تھنچتا ہے تو مچھلی چکی آتی ہے۔ ایسے ہی کوئی انسان گناہ کی وادیوں میں روال دوال اور جیرال و سر گردال ہے مگر ان کے كرم نے ذرا سا ارادہ كيا اور اين جذب كى برقياتى لبري اور كرم كى تجلیات کی کوئی کرن اس پر ڈال دی اس وقت وہ اللہ والا بن جائے گا ۔ دنیا بھر میں جنتنی روحیں جسم کی سواری پر چل پھر رہی ہیں سب الله تعالیٰ کے احاطہ مفضل و کرم میں ہیں ۔ جس وقت جس کو جاہیں اینا بنالیں۔

بغداد کے بڑے پیر صاحب رحمة الله علیه دو بج رات کو اٹھے۔

الہام ہوا کہ بھرہ میں ایک ابدال کا انتقال ہورہا ہے جلدی وہاں جاؤ۔ شیخ پہنچے اور ان کے سامنے روح نکل حمی، بڑے پیر صاحب رحمۃ اللہ علیہ اینے وقت کے غوث تھے۔ علامہ شعرانی لکھتے ہیں کہ غوث یورے عالم میں ایک ہوتا ہے اور اس کو چومیں تھنے میں ایک بار ایبا قرب عطا ہوتا ہے کہ اتنا قرب دنیا میں کسی اور کو نہیں ملتا۔ اس خاص وقت میں ان کو الہام ہوا کہ بھرہ سے آگے ایک مقام موصل ہے۔ وہاں گرجا گھر میں ایک عیمائی بیٹا ہے اس سے جاکر کہو کہ ذواالنار توڑ دے اور کلمہ بڑھ لے ، اسے ابدال کی خالی کری بر جیمانا ہے۔ بڑے پیر صاحب موصل مہنچے۔ دیکھا کہ کرجا گھر میں ایک عیمائی جیفا ہوا ہے۔ اس کو ڈانٹ کر کہا کہ اے مخص ذواالنار توڑ دے۔ اس کا كام تو يبلي بى الله ميال في بناديا تها ، للذا اس في فوراً عيسائول كا ند ہبی نثان صلیب لیعنی ذواالنار توڑ دیا۔ ایک سینڈ میں اللہ نے ذواالنار کو ذواالنور بنادیا ۔ پھر فرمایا کہ کلمہ بڑھ اس نے فوراً کلمہ بڑھ لیا۔ پھر بڑے پیر صاحب نے اس سے کہا کہ اللہ تعالی نے حمہیں فلاں ابدال کی کرسی وے وی ہے۔ آہ جس نالائق اور محروم جان کو اے اللہ آپ پیار کی نظر سے دیکھ لیس اسی وقت وہ کروڑول لائق جانوں کے لئے باعث رشک بن جاتی ہے \_

جس طرف کو رخ کیا تو نے گلتاں ہو گیا تو نے رخ کچیرا جدھر سے وہ بیاباں ہو گیا اگر آپ ایک نگاہ کرم دل پر ڈال دیں تو ہمارا دل ویران باغ بن جائے اور اگر آپ ناراضگی سے نگاہ ہٹا لیس تو باغ جیما دل بیابان ہوجائے لہذا اگر دل کو خوش کرنا چاہتے ہو تو اللہ کی نگاہ کرم تلاش کرو ورنہ جو شخص دل کو تباہ ، معذب کرنا چاہتا ہے وہی ان کو ناراض کرتا ہے اور نفس کو خوش کرتا ہے لیکن سمجھ لو کہ اس کا انجام یہ ہے جو میں نے اس شعر میں بیان کیا ہے ۔

تحکش حسن و عشق کی جاں پہ بی ہے میر کی پیتے ہیں عرق بید مشک جتجو اب ہے پیر کی

حسن و عشق کی کھکش اور بے چینی سے نید اُڑ جاتی ہے اور نید اُڑ نے سے سودا بڑھ جاتا ہے۔ پھر افتیون ولایتی پوٹلی بنا کر عرق بید مشک کے ساتھ پلایا جاتا ہے لیکن اس سے بھی کام نہیں بنآ تو سکون کے لئے پھر اللہ والوں کو تلاش کرتا ہے اور جو سچے پیر کو تلاش کرنے گئے تو یہ بھی اللہ کا فضل ہے ورنہ اللہ والوں کو تلاش نہ کرتا ۔ اللہ والوں کو تلاش کرنا دلیل ہے کہ اب اس کو عشق نہ کرتا ۔ اللہ والوں کو تلاش کرنا دلیل ہے کہ اب اس کو عشق مجازی کے عذاب سے نجات مل جائے گی اور یہ اللہ والا ہوجائے گا۔ اس کو عشق مجازی کے عذاب سے نجات مل جائے گی اور یہ اللہ والا ہوجائے گا۔ اس کو عشق مجان کو عین کے کہ ب

گل رخوں سے تھ آگر میر ایک پیر کی ٹانگ دبایا کرتے ہیں اگر کوئی حسین سامنے ہو تو عاشق آدمی سو نہیں سکتا اور کوئی دنیاوی معشوق وہاں نہ ہو تو اللہ کے نام سے بڑی اچھی نیند آتی ہے۔ ای کو میں نے کہا ہے میر صاحب کو مخاطب کرکے، میر میری شاعری کا محور ہے \_

د کی کر گل رخوں سے سنانا میر لیتا ہے خوب خرانا یوں تو مولانا کا ہر شعر مزیدار ہے لیکن مجھے اس شعر میں بہت مزہ آرہا ہے۔ اب اس کے بعد آگے پڑھانے کو دل نہیں چاہتا۔ عجیب شعر ہے ۔

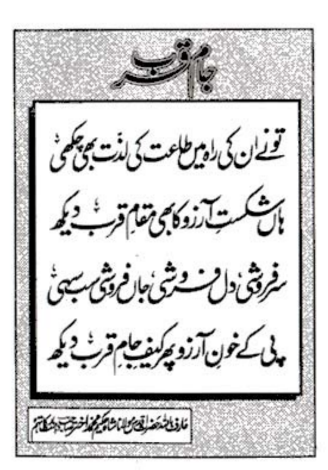
> اے زنو کس گشتہ جان ناکسال دست فضل تست درجاں ہا رسال

اے اللہ آپ کے کرم سے نالائق جانیں لائق ہوجاتی ہیں ،
آپ کا دست کرم سارے عالم کی جانوں کے اندر پہنچا ہوا ہے ،
سارے عالم کی جانیں آپ کے کرم کی دست رس میں ہیں۔ اب
ہنلا یے ایسے شعر کے بعد کون پڑھا سکتا ہے۔ بس دل تجر آیا ، روح
پر وجد طاری ہے۔ اللہ تعالیٰ ہاری نالائق جانوں کو لائق بنادے اپنے
فضل ہے۔
لیکن یاد رکھو کہ اللہ کے فضل کا دروازہ اللہ والے ہیں جسے

بڑے پیر صاحب کے اس واقعہ سے بھی ظاہر ہے کہ ان کو عیسائی راہب کے باس بھیجا گیا اور اللہ تعالیٰ نے ان کو ذریعہ بنایا این فضل کا۔ حضرت مجدد الف ثانی نے لکھا ہے کہ جو کسی صاحب نبست کی خدمت میں جائے اور اس کے سریر گناہوں کے پہاڑ ہوں تو اس الله والے کی نسبت اور تعلق مع الله کا نور گناہ کے بہاڑوں کو اُڑا دے گا، سارے اند طیرے حیث جائیں گے۔لیکن عام لوگ صحبت کو مجھتے ہی تہیں کہ یہ کیا چیز ہے۔ نبی کی صحبت ہی سے سحانی ہے۔ اگر صحابہ لاکھ تبلیغ کے چلے لگا لیتے ، لاکھ مدرسوں میں بڑھتے کیکن اگر صحبت رسول نه یاتے تو صحالی نہیں ہو سکتے تھے۔ یہ صحبت عجیب چیز ہے کہ عبداللہ ابن اُم مکتوم کے آئیکھیں نہیں تھیں لیکن نی نے د کچے لیا تو وہ صحابی ہو گئے۔خود صحابی کا دیکھنا ضروری نہیں ہے ، نبی نے جس کو حالت ایمان میں دیکھ لیا تو وہ نامینا اُمتی بھی صحابی ہو گیا۔ یہ قیمت ہے نظر کی۔ امام ابو صنیفہ اور امام بخاری جیسی عظیم شخصیتیں جو نظر نبوت کو نہیں یا شکیں اس لئے صحابی نہیں ہیں اور ایک ادنیٰ ے ادنی صحابی کے برابر بھی نہیں ہیں۔اب بتلاؤ نظر کے لئے اور کیا دلیل حاہد اور ایک اونٹ چرانے والا دیباتی جو ایک حرف تہیں جانبا ایک نظر نبوت کی پاگیا، صحابی ہو گیا، اب اس کو کوئی نہیں پاسکتا نہ امام بخاری نہ امام ابو صنیف ایک مخص نے اس کی بہت عمرہ مثال دی کہ جیسے وس ہزار ملین یاور کا بلب کوئی دیکھ لے تو اس کی رگ

فيان ردى كى كى دول دول دول دول دول كى دول كى

رگ میں روشن گھس جائے گی اور اس کے بعد ساری دنیا کے بلب جو اس درجہ کے نہیں ہیں ان کو کتنا ہی دیکھے ان سے وہ روشنی نہیں مل سکتی جو دس ہزار ملین پاؤر کے بلب میں تھی۔ سید الا نبیاء صلی اللہ علیہ وسلم کا نور نبوت بے مثال تھا، نہ پہلے کوئی آپ جیسا پیدا ہوا نہ آئندہ ہوگا اس لئے جنہوں نے آپ سلی اللہ علیہ وسلم کو دکھے لیا ان کے ذرّہ ذرّہ میں وہ نور داخل ہوگیا لہذا اب قیامت تک کسی بوے سے بڑے ولی کا ایمان و یقین کسی ادنی صحابی کے برابر نہیں ہوسکتا۔





هر دون هشاچات روهی ۸ شعبان المعظم سامیاه مطابق ۲۳ فروری 1991، بروز اتوار بعد نماز مشا برتنام خافتاه امداویه اشرفیه محشن اقبال۲ کراچی

حد من ایں بود کردم من لئیم زال سوئے حدرا نفی کناے کریم

ال و المراح الله المراح الله المراح الله مولانا رومی دعا کررہ ہیں کہ میرے کمینہ بن کی حد اور انتہا جہاں تک تھی میں وہاں تک بنتی گیا یعنی کمینہ بن کی حد کردی کہ کسی کمینہ فعل سے باز نہیں آیا، ہر قتم کے گنا،وں پر جراح کی، جیسے کہ آئ کل ہمارا حال ہے کہ وی سی آر ، ٹیلیویزن ، بد نظری ، بے پردگی ، فحاشی وغیرہ تمام خبیث اور کمینہ بن کے اعمال کی حد انتہا اور کمال کو ہم نے چھو لیا ہے۔

پس اے میرے کریم میں نے کمینہ پن کی جن حدوں کو پار
کرلیا ہے آپ ان حدول کی نفی کرد ہے کیے منفی طور پر ان کمینے
اعمال سے مجھ کو نکال لیج ، جیسے ایک شخص کہیں جارہا ہے اس کے
لئے یہ اس کا مثبت راستہ ہے اور منفی راستہ یہ ہے کہ اس کو ادھر
سے موڑ دیا جائے پس اے کریم گناہوں کے جن راستوں کا میں
اثبات کردہا ہوں اور ان خبیث راستوں پر گامزن ہوں آپ اپنی

توفیق اطاعت و فرمان برداری ہے اس کی نفی کردیجئے ۔ آپ کی اطاعت و فرمان برداری کا بیه منفی راسته جو معصیت اور نافرمانی کی نفی کرتا ہے گناہوں کے ان مثبت خبیث راستوں کو قطع کرنے والا ہے جن پر میں چل رہا ہوں۔ آپ کی رضا و اطاعت و فرماں بردار ی کا یہ راستہ ترک معصیت کے لحاظ سے منفی ہے ۔ پس منفی کی دو قشمیں ہو گئیں ۔ ایک منفی ہے اطاعت کی بیہ گناہ ہے اور ایک منفی ہے معصیت کی بیہ تواب ہے جیسے ایک شخص نے نماز چھوڑ دی تو منفی تو یہاں بھی ہوئی لیکن میہ منفی اطاعت کی ہوئی اس کئے عذاب اور گناہ ہے اور ایک مخص نے گناہ حچوڑ دیا ، گناہ کی نفی ہوئی تو یہ منفی ثواب ہے۔ ایک جگہ منفی عذاب ہے اور ایک جگہ منفی ثواب ے۔ اس لئے مولانا در فواست کررہے ہیں کہ اے اللہ مجھے دناکت اور کمینہ بن کے مخالف اور منفی راستہ پر ڈال دیجئے ، گناہ کی گفی والے راستہ پر تعنی اطاعت و فرماں برداری کے راستہ پر ڈال دیجئے ، توفیق ترک معصیت دے دیجئے۔

> از حدث تحستم خدایا پوست را از حوادث تو بشو این دوست را

مولانا رومی فرماتے ہیں کہ میں نے ظاہری و حسی نجاستوں سے بعنی حدث حسی اور حدث معنوی سے اپنے جسم کو پاک کرلیا۔

حدث حسی کے معنی میں محسوسات انجاس مرئیہ یعنی وہ تمام نجاستیں جو نظر آتی ہیں ، محسوس ہوتی ہیں ، حواس خسہ سے جن کا ادراک ہوجائے جیسے پیشاب یاخانہ وغیرہ اور حدث معنوی تعنی نحاست معنوب کیا ہے ؟ جیسے بیوی سے صحبت کرلی ، بظاہر جسم پر نجاست لگی ہوئی نظر نہیں آتی لیکن اللہ کے حکم کی وجہ سے یورا جسم نایاک ہو گیا اور عسل فرض ہو گیا اور چو نکہ پورا جسم اور تمہارا بال بال اس لذت میں متعزق ہو گیا تھا لہذا بال بال دعونا بڑے گا کہ اگر ایک بال کے برابر بھی خشک رہ گیا تو تہبارا عشل نہیں ہوگا اور لذت میں دوب کر چونکہ تم ایک طرح سے حالت غیبت واستتار میں ہوگئے تھے جو مشابہ ہے دوری کے لہذا حضوری میں آنے کے لئے سر سے پیر تک نہاکر آنا پڑے گا ورنہ ابھی تم اس قابل نہیں کہ نماز میں ہم ے مناجات و سر گوشی کر سکو یا ہمارا کلام پڑھ کر سنا سکو۔

مولانا رومی اللہ تعالیٰ کے حضور میں عرض کرتے ہیں کہ اے خدا حدث حسی اور حدث معنوی یعنی تمام ظاہری نجاستوں سے میں نے اپنے جسم کو پاک کرلیا، لیکن حوادث معصیت میں مبتلا ہوں لبندا اپنے کرم سے ان حوادث سے بھی میری حفاظت فرمائے ۔اور حوادث سے بہاں مراد تصادم یا ایکسیڈنٹ اور حادثات وغیرہ نہیں ہواد شہری حدث سے مراد خاب وغیرہ نہیں خابری حدث سے مراد خاب و نفیرہ نہیں خابری حدث سے مراد خابری حدث سے اور بہاں باطنی حدث مراد سے بعنی نافرمانی ، گناہ

اور فسق و فجور کی نجاست جو ظاہری نجاست سے کہیں زیادہ اشد ہے کیونکہ ظاہری نجاست تو دو بالٹی پانی سے دھل جائے گی لیکن گناہوں کی باطنی نجاست پر اگر سمندر کا سمندر ڈال دو تو کوئی پاک نہیں ہوسکتا جب تک توبہ و استغفار نہ کرے۔ مثلاً ایک شخص گناہ کرکے پورا دریا اپنے اوپر انڈیل لے تو گناہ کی نجاست سے اس کا باطن پاک نہیں ہوگا لیکن ندامت قلب کے ساتھ دو آنسوہ انسان کو پاک کردیتے ہیں۔

ای کئے فرماتے ہیں کہ پانی سے ظاہری حوادث و انجاس کو دھو لینا کمال نہیں کہ یہ تو ہمارے افتیار میں ہے لیکن گناہوں کی نجاست سے ہم پاک نہیں ہو سکتے جب تک اللہ تعالی توفیق توبہ نہ عطا فرما کیں۔لہذا اے اللہ توفیق توبہ عطا فرما کر گناہوں کی نجاست سے آپ اینے اس دوست یعنی بندہ کو پاک فرماد بجئے۔

لفظ دوست كا استعال بظاہر تو بہت برا دعوى معلوم ہوتا ہے الكن اس موقع پر مولانا نے ولايت عامه سے فائدہ اٹھایا ہے جو ہر گنبگار سے گنبگار مومن كو بھی حاصل ہے۔ اللہ تعالی نے فرمایا ہے:

اللّٰهُ وَلِي الَّذِيْنَ امّنُوْا يُخْوِجُهُمْ مِنَ

الظُّلُمَاتِ إِلَى النَّـُوْر (بقرہ آیہ ۲۵۷)

اللہ ہر مومن کا ولی ہے کیکن بیہ ولایت عامہ ہے ، ولایت خاصہ

تقویٰ ہے عاصل ہوتی ہے۔ جب ایمان تقویٰ ہے متصل اور مشرف ہوجاتا ہے اس وقت ولایت خاصہ حاصل ہوتی ہے اور وہ بندہ اللہ تعالیٰ کا ولی کامل ہوجاتا ہے۔ تو یہاں لفظ دوست مقابلہ میں دشمن کے ہے یعنی ہم کافر نہیں ہیں، ہم آپ پر ایمان لائے ہیں لین اپنی نالا تفقی کی وجہ ہے نفس و شیطان سے مغلوب ہوجاتے ہیں۔ اس مغلوبیت کی وجہ سے ہم سے گناہ ہوجاتے ہیں، بغاوت کی وجہ سے ہم سے گناہ ہوجاتے ہیں، بغاوت کی وجہ سے ہم سے گناہ ہوجاتے ہیں، بغاوت کی وجہ سے ہم ایک فرد ہم بھی ہیں جس کو آپ نے ہمارے لئے المذین المنوا کے ایک فرد ہم بھی ہیں جس کو آپ نے ہمارے لئے تعبیر فرمایا۔ پس ولایت عامہ کے درجہ میں ہم آپ کے دوست ہیں۔ لہذا آپ ہمارے باطن سے گناہوں کی نجاست کو دھود بھی تاکہ کانوا یتقون میں شامل ہوکر ہم آپ کی ولایت خاصہ سے مشرف ہوجائیں۔

#### جز تو پیش که بر آرد بنده دست هم دعا و هم اجابت از تو است

اے اللہ آپ کے سوا کس کے سامنے بندہ ہاتھ کھیلائے۔ دعا کی توفیق بھی آپ ہی نے دی ہے یعنی ہم دعا بھی آپ ہی کی توفیق سے مانگتے ہیں اور قبولیت بھی آپ ہی کی طرف سے ہوگی یعنی قبولیت بھی آپ ہی کی عطا ہے ۔



ہم ز اول تو دہی میلِ دعا تو دہی آخر دعاما را جزا

اولاً آپ بی ہمارے قلب میں دعا کا رجحان پیدا فرماتے ہیں لیعنی توفیق دعا آپ ہی عطا فرماتے ہیں اور پھر آپ بی اس دعا کو قبول بھی فرمالیتے ہیں۔

> اول و آخر توکی مادر میاں چھ جیچے کہ نیاید دربیاں

آپ اول بھی ہیں اور آپ آخر بھی ہیں اور ہم درمیان میں استے حقیر ہیں، استے حقیر ہیں کہ ہاری ذلت و حقارت بیان میں نہیں آسکتی یعنی اول و آخر سب آپ ہی کا کرم ہے اور درمیان میں ہم اس قدر حقیر و ذلیل ہیں کہ جس کو ہم بیان نہیں کر سکتے، نہ ہارا کوئی عمل آپ کے قابل ، نہ ہاری خطائیں قابل معافی لیکن چونکہ اولا و آخرا ہم آپ کے کرم کے درمیان ہیں اس لئے ہاری ذلتیں اور حقارتیں آپ کے کرم کا آسرا لگائے ہیں ہے اختر فضل کا آسرا لگائے ہیں ہے اختر فضل کا آسرا لگائے ہیں ہے اختر



## اے خدائے بے نظیر ایثار کن گوش را چول حلقہ دادی ایں سخن

اے خدا تو ہے مثل ہے ، مجھ پر اپنا فضل فرمادے۔جب آپ نے ہمارے کانوں کو اپنے الطاف تخن اور گفتگو کا شرف عطا فرمایا لیمن کام اللہ سننے کی ہم کو صلاحیت عطا فرمائی اور ہمارے کانوں کے علقہ کو آپ نے گفتگو سننے کی صلاحیت بخشی لیمنی کانوں کے علقہ میں آپ نے ایسے آلات بچھا دئے ہیں جس ہم ہر طرح کی آواز سنتے ہیں اور سمجھ لیتے ہیں کہ یہ فلماں کی آواز ہے اور یہ فلماں کی الزاہم پر اپنا وہ کرم خاص بھی فرماد بچئے جس سے ہمارا قلب مسمعنا و اطعنا سے مشرف ہوجائے یعنی ساعت کے بعد اطاعت کی بھی تو نیق ہوجائے

## گوش ما گیرو در آن مجلس کشان کز رحیقت می کشنداین سرخوشان

اے خدا ہمارا کان کیر کر آپ ہمیں اپی بارگاہ قرب میں لے جائے یعنی اپنے جذب سے ہمیں اپنے اولیاء کی مجالس تک پہنچا دیجئے جہاں آپ کے بید مقبول و خوش نصیب بندے آپ کی شراب محبت و معرفت پی کر مست و سرشار ہیں اور آپ کے قرب خاص سے

مشرف بیں للبذا ہمیں بھی ان کی مجالس تک پہنچا دیجئے تاکہ اس شراب محبت و معرفت کا کچھ حصہ ہمیں بھی نصیب ہوجائے اور ہم کو بھی آپ کی بارگاہ قرب تک رسائی نصیب ہوجائے ۔ حضور صلی اللہ علیہ وسلم ارشاد فرماتے ہیں

#### اللُّهم خذ الى الخير بناصيتي

اے اللہ میری پیٹانی کے بال پکڑ کر آپ مجھے خیر کی طرف لے جائے۔ چوں بما بوے رسانیدی ازیں سر مبند آل مشک را اے ربّ دیں

اے اللہ! جب آپ نے ہاری جانوں کو اس شراب محبت و
معرفت کی کچھ خوشبو سونگھا دی ہے تو ہمارے گناہوں کی وجہ سے
اے رب دیں! اس خوشبوئ قرب کو سربند نہ فرمائے، اس شراب
محبت کی ہوتل پر مہر نہ لگائے بلکہ برابر پلاتے رہنے، اپنی دولت
قرب کی ہم پر مسلسل نوازش فرماتے رہنے، ہماری شامت عمل سے
اس دولت کو ہم سے واپس نہ لیجئے، اپنی محبت و معرفت کی جو خوشبو
ہماری جانوں کو آپ نے سونگھا دی ہے اس سے ہمیں محروم نہ
فرمائے اور نفس و شیطان سے ہماری حفاظت فرمائے تاکہ دنیا کی فائی
لذتوں میں جنلاکر کے وہ آپ کے قرب سے ہمیں محروم نہ کرنے پائیں۔

# از تو نوشند از ذکور و از اناث بے دریغے در عطایا مستغاث

اے فریاد رس ، اے وہ ذات جس سے فریاد کی جاتی ہے آپ

کے کرم سے کتنے مرد اور کتنی عور تیں بے دریغ آپ کی شراب
مجت کے جام پر جام پی رہے ہیں اور آپ کی محبت سے مست ہیں ،
آپ کی عطا کسی خاص طبقہ کے لئے محدود نہیں جس پر چاہیں آپ
کرم فرمادیں ، کتنے مرد حسن بھری اور کتنی عور تیں رابعہ بھریہ ہوئی
ہیں یعنی بے شار مرد ولی اور بے شار عور تیں ولیہ ہوئی ہیں۔ پس
این لیعنی بے شار مرد ولی اور بے شار عور تیں ولیہ ہوئی ہیں۔ پس
این کرم سے ہمیں بھی اپنی محبت کا کوئی جام عطا فرما دیجئے ہے۔

# اے دعا ناکردہ از تو متجاب دا دہ دل را ہر دے صد فتح باب

اے وہ ذات کہ ہماری کتنی ناکردہ دعاؤں کو آپ نے قبول فرمایا ہمالہ ہم نے مانگا بھی نہیں تھا پھر بھی آپ نے عطا فرمادیا مثلاً عالم ارواح میں ہم نے ایمان کہاں مانگا تھا ، ہم نے کب آپ سے فریاد کی بھی کہ ہمیں مسلمان گھر میں پیدا کیجئے ، کس نے آپ سے فریاد کی بھی کہ ہمیں مسلمان گھر میں پیدا کیجئے ، کس نے آپ سے کہاتھا کہ ہم کو اندھا پیدا نہ کرنا ، گونگا بہرہ پیدا نہ کرنا ، گنگڑا لولا پیدا نہ کرنا ، گنگڑا لولا پیدا نہ کرنا ، آپ نے بے مانگے سب کچھ دے دیا ، ہماری نہ کی ہوئی نہ کرنا ، آپ نے کے مانگے سب کچھ دے دیا ، ہماری نہ کی ہوئی

نان رئ ٭ 🛶 💮 🛶 🐪 الريموري

دعاؤں کو بھی قبول کرایا ، ہماری بہت سی حاجتیں آپ نے ایسی پوری کی ہیں جن کی ہم نے آپ سے درخواست بھی نہیں کی تھی اوراس دنیا میں ہر وقت نہ جانے کتنی نعتیں ملتی رہتی ہیں جن کا ہمیں وہم و گمان بھی نہیں ہوتا ، اچانک ایسے عظیم الثان فزانے مل جاتے ہیں جن کا تصور بھی ہمیں نہیں ہوسکتا تھا ، ہمارے خواب و خیال اور ہمارے حوصلوں سے زیادہ اے اللہ آپ عطا فرماتے رہتے ہیں ۔

## دادہ دل را ہر دے صد فتح باب

اور آپ نے اپ مومن بندوں کے دلوں کے لئے ہر سانس میں سینگروں دروازے رحمت کے کھولے ہوئے ہیں ، غیب کے سینکروں دروازوں سے آپ ہر وقت انعامات قرب عطا فرماتے رہے ہیں اور نیک اعمال کی توفیق دیتے رہتے ہیں مثلاً یہ جو مثنوی کا درس ہورہا ہے اور یہ بہت سے لوگ صرف اس لئے فرانس سے آئے ہیں میں سب اللہ کی عنایات اور اس کا فضل ہے ، اللہ قبول فرمائے ، یہ سب اللہ یاک نے کیا ہے۔

الله والوں اور ان کے غلاموں کے دلوں پر الله تعالی اپنے قرب کی تجلیات خاصة عطا فرماتے ہیں اور ہر وقت ان کے قلوب پر علوم و معارف کا فیضان ہوتا رہتا ہے جیسے ایک محفی نے کہا کہ الله تعالی نے حیوں کو دیکھنے کو کیوں حرام کردیا۔ میرے بزرگوں کے تعالی نے حیوں کو دیکھنے کو کیوں حرام کردیا۔ میرے بزرگوں کے

انهان دوی مین موادی (شریمنا جات دونی است دونی (شریمنا جات دونی است دونی است دونی است دونی است دونی است دونی است

صدقہ میں اللہ تعالی نے میرے دل کو یہ جواب عطا فرمایا کہ اللہ تعالی نے بد نظری کو اس لئے حرام کیا تاکہ ان کے بندے حرای نہ پیدا ہوں اور ان کا نب محفوظ رہے کیونکہ حفاظت نظر ہی سے شرمگاہ محفوظ رہتی ہے یعضوا من ابصارهم کے فوراً بعد و یحفظوا فروجهم کا ربط بتاتا ہے کہ غض بھر حفاظت فرج کی ضامن ہے اور شرمگاہ کی حفاظت سے ہی انسان حلالی رہ سکتا ہے۔ اس کا قضیہ عکس کر لیجئے کہ اگر نظر کی حفاظت نہ کی گئی تو شرمگاہ محفوظ نہ رہے گی اور زیا عام ہوجائے گا تو بتائے پھر کون شخص حلالی رہ سکتا ہے۔



ورس مناچات رومی

۹ شعبان المعظم <u>الآثار</u>ه مطابق ۲۵ فروری <u>ا199،</u> بروز دوشنبه بعد نماز عشا بمقام خافقاه امدادیه اشر فید محلشن اقبال ۲ کراچی

اے قدیے رازدان ذوالمنن در رہ تو عاجزیم و ممتحن

ار نشان فرد ابها که مولانا بارگاه حق میں عرض کرتے بیں کہ اے وہ ذات جو قدیم ہے بینی آپ ہمیشہ سے ہیں اور ہمیشہ رہیں گے۔قدیم حادث کے مقابلہ میں ہے۔ اور حادث کہتے ہیں جس یر مجھی عدم گذرا ہو۔

مولانا وعاکر رہے ہیں کہ اے اللہ آپ کی ذات قدیم ہے ،
آپ صاحب احمان اور ہمارے رازدال ہیں ، یعنی ہمارے ہمیدول سے باخبر ہیں ، ہماری کوئی بات آپ سے پوشیدہ نہیں۔ آپ کے راستہ میں ہم کو جیسا باہمت اور شیر ہونا چاہئے تھا ، ہم نہیں ہو سکے ،
کوئی خوبی ہمارے اندر نہیں ہے ، ہم آپ کے راستہ میں عاجز اور مختاج ہیں ، یعنی ہم آپ کی راہ کے مرد نہیں بن سکے ، نفس و مختاج ہیں ، یعنی ہم آپ کی راہ کے مرد نہیں بن سکے ، نفس و شیطان سے مغلوب ہوجاتے ہیں اور ہر وقت ہمارا امتحان ہورہا ہے شیطان سے مغلوب ہوجاتے ہیں اور ہر وقت ہمارا امتحان ہورہا ہے اور اس امتحان میں ہم کبھی فیل بھی ہو رہے کبھی یاں بھی ہوجاتے اور اس امتحان میں ہم کبھی فیل بھی ہو رہے کبھی یاں بھی ہوجاتے اور اس امتحان میں ہم کبھی فیل بھی ہو رہے کبھی یاں بھی ہوجاتے

بیں نیعنی کبھی تو ذکر و تبجد و نوافل کا اہتمام کرتے ہیں اور کبھی اپنی نالا نقی سے سب جھوڑ چھاڑ کر گناہوں میں مبتلا ہوجاتے ہیں۔ اے فدا جب ہم آپ کے راستہ میں ہر وقت مغلوب ہیں ، کمزور ہیں ، حالت امتحان میں ہیں ، ہماری کوئی سانس ایسی نہیں جو امتحان میں نہ گذررہی ہو تو اے خدا آپ تو قدیم الاحسان ہیں ، ہمیشہ سے احسان فرمانے والے ہیں ہماری مغلوبیت و عاجزی کو ہمت مردان خدا سے تبدیل فرماد بیجئے اور اس لومڑی کو شیر بناد بیجئے۔

ہردل سرگشته را تدبیر بخش ویں کمال ہائے دو تورا تیر بخش

اے خدا وہ دل جو آپ کا راستہ مجھولا ہوا ہے اور جیران و پریشان ہے ، راستہ نہیں پارہا ہے ، گناہوں کے بُرے بُرے تقاضوں میں غلطاں و پیچاں ہے آپ اس کو تدبیر بعنی ہدایت استقامت کی عطا فرماد بجئے کہ بید دل آپ کی طرف متنقیم رہے ، نوے ڈگری ہے ہر وقت آپ کی طرف متوجہ رہے ، ذرّہ برابر بھی ادھر اُدھر نہ ہو اور اگر ہوجائے تو پچر توبہ و استغفار ہے آپ کی طرف رخ صحیح کر لے۔ایک تو ہم عاجز ہیں دوسرے ہر وقت حالت امتحان میں ہیں ، بالغ ہونے سے لے کر موت تک ہر وقت ہمارا امتحان ہورہا ہے ، بالغ ہونے سے لے کر موت تک ہر وقت ہمارا امتحان ہورہا ہے ، کہمی کان بھر کا امتحان ہورہا ہے کہ دیکھو نظر بچاتا ہے یا نہیں ، بھی کان

کا امتحان ہورہا ہے کہ گانا تو نہیں من رہا ہے ، کبھی زبان کا امتحان ہورہا ہورہا ہے کہ حرام تو نہیں کھا رہا ہے ، کبھی ہو نئوں کا امتحان ہورہا ہے کہ حرام بوسے نو نہیں لے رہا ہے ، غرض ہاری کوئی سائس ایسی نہیں ہے جس میں ہم حالت امتحان میں نہ ہوں ، کبھی شیطان کہد رہا ہے کہ تم براے آدمی ہو ، بہت بزرگ آدمی ہو تمہارا کیا کہد رہا ہے کہ تم براے اور وی آئی پی ہو۔ ایسے وقت میں اے اللہ آپ ہمیں توفیق دیجئے کہ ہم شیطان سے کبدیں کہ جب تک موت نہ ہمیں توفیق دیجئے کہ ہم شیطان سے کبدیں کہ جب تک موت نہ ہم اس وقت تک ہاری کوئی قیمت نہیں ہے۔ قیمت تو اللہ لگائے گا، اس میں اس وقت تک ہاری کوئی قیمت نہیں ہے۔ قیمت تو اللہ لگائے گا، عوال سے ہماری دنیا تحریف کرے تو اس علام کی قیمت تو مالک لگائے گا۔ اگر ساری دنیا تحریف کرے تو اس علام کی قیمت تو مالک لگائے گا۔ اگر ساری دنیا تحریف کرے تو اس علام کی قیمت تو مالک لگائے گا۔ اگر ساری دنیا تحریف کرے تو اس

آہ! یہی باتیں علاء ظاہر کی سمجھ میں نہیں آتیں اور ان کے دل میں نہیں ارتیں کہ صاحب ہم کیوں نہ قیمت لگائیں ، ہم بخاری شریف پڑھاتے ہیں ، یہ کرتے ہیں اور وہ کرتے ہیں۔ یہ باتیں صرف اللہ والوں کی جو تیاں اٹھانے سے سمجھ میں آتی ہیں۔ ایک صاحب نے حکیم الامت مولانا تھانوی رحمۃ اللہ علیہ کو لکھا کہ میں ابھی تک اس مقام تک نہیں پہنچا جو میں چاہتا ہوں اور میرے اندر وہ حالت پیدا نہیں ہوئی جو ہونی چاہئے۔ حکیم الامت نے فرمایا جس وہ حالت پیدا نہیں ہوئی جو ہونی چاہئے۔ حکیم الامت نے فرمایا جس دن آپ نے یہ سمجھ لیا کہ میں اس مقام تک پہنچ گیا وہ مقام نہایت

بی رونے کا مقام ہوگا اور وہ دن بہت ہی غم کا دن ہوگا۔ بس یبی سمجھو کہ ہم کچھ بھی نہیں ہیں ہے

> کچھ ہونا مرا ذلت و خواری کا سبب ہے یہ ہے مرا اعزاز کہ میں کچھ بھی نہیں ہوں

لیں اے خدا جب ہمیں آپ کا راستہ نہیں مل رہا ہے تو آپ ہمیں اپنی راہ کی ہدایت عطا فرما دیجئے تاکہ ہماری سر مشتگی و جرانی دور ہوجائے اور ہمارے پاس کمان تو ہے گر تیر نہیں ہے ، کمان خالی پڑی ہے اس لئے آپ اپنی رحمت سے تیر بھی عطا فرمائے یعنی ہمارے پاس اعمال صالحہ کی صلاحیت تو ہے گر ہم اعمال نہیں کرتے، ست پڑے ہوئے ہیں ، دخمن ہم پر مسلط ہو گیا ہے اور وہ ہمارا شکار کررہا ہے۔ بجائے اس کے ہم نفس و شیطان پر تیر چلا رہے ہیں لہٰذا ہماری کمان صلاحیت کو اپنی توفیق و بدایت کا تیر عطا فرماہ بچکے تاکہ ہم نفس و شیطان کو مفاور کردیں۔

اے مبدل کردہ خاکے را بہ زر خاکِ دیگر را نمودہ بوالبشر

ارد الدرداد اكد فاكيس يائيس عن بعض مي -

مولانا رومی اللہ تعالیٰ ہے عرض کرتے ہیں کہ اے اللہ بعض مئی کو آپ اپنی قدرت خلاقیت سے سونا بنادیتے ہیں اور کسی مٹی کو آپ انسان بنادیتے ہیں لیعنی مٹی سے آپ نے غلہ بیدا کیا اور غلہ سے ماں باپ نے کھایا۔ روئی سے خون بنا اور وہی خون باپ کے اندر منی اور ماں کے اندر حیض بن گیا اور اس منی اور حیض کو ماں کے پیٹ میں اللہ تعالیٰ انسان بنادیتے ہیں۔ مولانا فرماتے ہیں کہ اب اللہ یہ آپ کی خلاقیت کا کمال ہے کہ جس مٹی کو چاہتے ہیں آپ سونا بنادیتے ہیں اللہ یہ آپ کی خلاقیت کا کمال ہے کہ جس مٹی کو چاہتے ہیں آپ سونا بنادیتے ہیں اور جس مٹی کو چاہتے ہیں انسان بنا دیتے ہیں۔

#### کار تو تبدیل اعیان و عطا کار ما سہوست و نسیان و خطا

ار دیگاہ فرداویا کہ اعیان جمع ہے مین کی اور مین کے معنی ہیں حقیقت ، ماہیت۔ تبدیل اعیان کہتے ہیں ماہیت کا برل جانا جیما کہ مندرجہ بالا شعر میں ندکور ہوا کہ کی فاک کو اللہ تعالی سونے میں تبدیل فرمادیتے ہیں اور کسی فاک کو انسانی پیکر میں تبدیل فرمادیتے ہیں ، تو فاک کی عینیت اور ماہیت تبدیل ہوگئی۔ تبدیل فرمادیتے ہیں ، تو فاک کی عینیت اور ماہیت تبدیل ہوگئی۔ اس طرح شراب حرام ہے لیکن جب شراب سرکہ بن گئی تو اس کی حقیقت بدل گئی ، جو حرام تھی اب سرکہ بن کر طال ہوگئے۔ اب حقیقت بدل گئی ، جو حرام تھی اب سرکہ بن کر طال ہوگئے۔ اب سرکہ کو مفتی اعظم ہمی بی سکتا ہے ، شخ الحدیث بھی بی سکتا ہے ،

، شیخ المشائخ بھی پی سکتا ہے۔ اس طرح گدھا حرام ہے لیکن نمک کی کان میں گر کر مر گیا اور ہر کہ درکان نمک رفت نمک شد نمک کی کان میں جو چیز بھی جاتی ہے نمک بن جاتی ہے تو وہ گدھا بھی مرنے کے بعد نمک بن گیا ، اب اس کی ماہیت تبدیل ہوگئ اور نمک کے بعد نمک بن گیا ، اب اس کی ماہیت تبدیل ہوگئ اور نمک کے بیکوں میں اس کی پیکنگ ہوگئ لہذا اب بڑے بڑے مفتیان کرام اور علاء کرام سے لے کر عوام تک اسے کھارہے ہیں لیکن اگر گدھا نہ مرتا اور سانس لیتا رہتا تو گدھے کا گدھا ہی رہتا ،

اس مثال سے مولانا رومی ایک تقیمت فرماتے ہیں کہ اگر اللہ والا بننا چاہتے ہو تو خانقا ہوں میں جاکر اللہ والوں کی صحبت میں اپنی نفس کو مثاؤ، شیخ کی رائے میں اپنی رائے کو فنا کردو تب جاکر تم اللہ والے بنوگے لیکن اگر اپنا تشخص باقی رکھوگے اور شیخ کی رائے کے مقابلہ میں اپنی رائے باقی رکھو گے تو ایسا شخص گدھے کا گدھا ہی دہ گا اور فر آمد و فر برفت کا مصداق ہوگا کہ جب آیا تو گدھا تھا اور واپس گیا تو گدھا ہی اور واپس گیا تو گدھا ہی گیا۔

یہ راستہ نفس کو مٹانے کا ہے ، اپنے جذبات و خواہشات کو فنا کردو ، باہ ہو یا جاہ ، غصہ ہو یا شہوت شخ جو ہدایات دے اس میں اگر مگر مت لگاؤ ، اس کی رائے کو بلا دلیل تشلیم کرکے عمل کرو ، پھر دیکھو کیسی تبدیل ماہیت ہوتی ہے ، فسق و فجور ولایت و تقویٰ سے ر المان والمان المنافعة المناف

تبدیل ہو جائے گا اور بزبان حال کہو گے کہ \_

تو نے مجھ کو کیا سے کیا شوق فراواں کردیا پہلے جاں پھر جانِ جاں پھر جانِ جاناں کردیا

مولانا رومی کے اس شعر کا مطلب یہ ہے کہ اے اللہ آپ کا کام حقیقت کو تبدیل کرنا اور تبدیل کرکے اس پر این سبخشش و عطا فرمانا ہے بعنی اشیاء کی ادنیٰ ماہیت اور ادنیٰ حقیقت کو تبدیل کرکے اینے کرم سے اسے دوسری اعلیٰ حقیقت و ماہیت عطا فرمانا ہے جیسے گذشتہ شعر میں مولانا نے فرمایا کہ اے اللہ آپ ایک خاک کی هیقت کمتر کو تبدیل کرکے اے دوسری هیقت خوب تر بصورت زر بنا دیتے ہیں اور دوسری خاک کی حقیقت کمتر کو بشر بنادیتے ہیں جو زر ے بھی برتر ہے تو اے اللہ آپ کا کام اشیاء کی حقیقت کو تبدیل کرکے اے دوسری اعلی و بہتر حقیقت عطا فرمانا ہے اور ہمارا کام سہو و نسیان و خطا ہے بینی ہمارا کام سہو کرنا ، بھول جانا اور خطا کرنا ہے کیونکہ جارا مادّۂ تخلیق ماء مھین ہے لبذا ذلیل چیز سے ذلیل چیز ہی بیدا ہوگی ، ببول سے کانے بی پیدا بول کے لیکن اگر بول کے ورخت سے پھول پیدا ہونے لکیں تو یہ اللہ کا کرم ہے، بول کا کمال تہیں۔ ای طرح ماء مھین ہے تو اعمال سینہ کا صدور ہی متلزم تھا لیکن اگر اعمال صالحہ کا صدور ہو رہا ہے تو یہ محض حق تعالیٰ کا احسان ہے۔



#### ما اصابك من حسنة فمن الله و ما اصابك من سيئة فمن نفسك

جو کچھ تجھے بھلائی میں سے پہنچتا ہے وہ اللہ کی طرف سے ہے اور جو کچھ کجھے بھلائی میں سے پہنچتا ہے وہ اللہ کی طرف سے ہے۔ لیکن بھی میں سے پہنچتا ہے وہ تیرے نفس کی طرف سے ہے۔ لیکن بحب آپ اپنا کرم فرمادیں تو نالائق لائق ہوجاتے ہیں۔ مولانا رومی کی قبر کو اللہ نور سے بجر دے کیا بندگی چیش کی ہے کہ اے اللہ آپ کا کام عطا ہے اور ہمارا کام خطا ہے۔ سجان اللہ!

سهو و نسیال را مبدل کن به علم من همه جهلم مراده صبر و حلم

اے اللہ آپ تبدیل اعیان پر قادر ہیں تو ہماری مجول اور نسیان کو آپ علم سے تبدیل فرماد بچئے کہ کسی وقت ہم آپ کو نہ مجولیں اور ہر وقت آپ سے باخر رہیں ، آپ کے عالم ہوجائیں، غیر سے غافل ہوجائیں ہ

تو کر بے خبر ساری خبروں سے مجھ کو الٰہی رہوں اک خبردار تیرا

اور جم سرایا جہل ہیں، ہمہ تن جابل ہیں جمیں صبر و حلم عطا فرما کیونکہ جابل صابر اور حلیم نہیں ہوتا، اپنے جہل کی وجہ سے اس کو

صبر و حلم کی قیمت نہیں معلوم ہوتی اس لئے عصد میں وہ حلم کا دامن جپوڑ دیتا ہے اس کئے تقاضائے معصیت یا نزول مصیبت یا مواقع طاعت میں وہ صبر کا دامن چھوڑ کر قرب الی کی نعمت عظمیٰ ے محروم ہوجاتا ہے اور جس کو اللہ نے صبر کی طاقت دے دی اس کو استقامت مل جاتی ہے کیونکہ صبر کی تین قسمیں ہیں۔ پہلی قشم ے الصبر عن المعصية يعنى كف النفس عن الهوى جب كناه كا تقاضا ہوا تو نفس کو گناہ ہے روک لیا اور گناہ کی لذت سے بیخے کی تکلیف کو برداشت کرلیا اس کا نام ہے معصیت یر صبر کرنالہ اور دوسرى مسم ب الصبر في المصيبة مصيبت ك وقت الله كى مرضى یر راضی رہے اور شکوہ و اعتراض نہ کرے اور صبر کی تیسری فتم ہے الصبو على الطاعة نماز روزہ ذكر و تلاوت كے معمولات كى يابندى كرنا تجى صبر ہے ، يد نہيں كه جب دل جاہا تو تنجد تھى ہے ، اشراق و عاشت بھی ہے ذکر و تلاوت بھی ہے اور جب دل نہ جاہا تو تمام معمولات حچوڑ دیے۔

اسی کئے مولانا دعا فرمارہے ہیں کہ اے خدا ہم سرایا نادان و جابل ہیں آپ ہم کو صبر و حلم کی نعتیں عطا فرمائے۔ المفان ردى المستخدمة المستخدم المستخدمة المستخدمة المستخدمة المستخدمة المستخدمة المستخدم المستخدم المستخدم المستخدم المستخدمة المستخدمة المستخدم المستخدم المستخدم المستخدم المستخدم المستخدم المستخدم المستخدم المستخدم

# درس مناجات رومی

•اشعبان المعظم الماره مطابق ۲۷ فروری ا<u>۱۹۹۱</u> مروز منگل بعد نماز عشا بمقام خانقاه الدادید اشرفید گلشن اقبال ۲ کراچی

اے کہ خاک شورہ را تو نال کنی وے کہ نان مردہ را تو جال کنی

ال فلا کی عظمت این مقدرت قاہرہ اور تصرفات مجیبہ بیان فرمارہ ہیں کہ اے خدا شان ، قدرت قاہرہ اور تصرفات مجیبہ بیان فرمارہ ہیں کہ اے خدا آپ کی کیا شان ہے کہ شور یعنی کھاری اور بنجر مٹی کو آپ روٹی بنادیتے ہیں۔ گندم بھی دراصل مٹی ہے کیونکہ ایک دانۂ گندم کو مٹی کے ینچے ڈالا جاتا ہے تو اجزائے خاک متحیل ہوکر ایک دانہ سے بزار دانے بن جاتے ہیں۔ اے اللہ مٹی کو گندم میں تبدیل کرنا یہ تو گل مڑ کر مٹی بن جاتا لیکن آپ کی قدرت ہے وہ بڑھتا چلا جاتا تو گل مڑ کر مٹی بن جاتا لیکن آپ کی قدرت ہے وہ بڑھتا چلا جاتا ہے اور پودول کی صورت میں شمودار ہوتا ہے۔ پھر جب پودے بڑے ہوں نی ساخوں میں گندم کے خوشے لگتے ہیں جن میں دانے بھر جب ہوتے ہوں فران میں شاخوں میں گندم کے خوشے لگتے ہیں جن میں دانے بھرے ہوتے ہوں میں گندم کے خوشے لگتے ہیں جن میں دانے بھرے ہوتے ہوتے ہوتے ہیں جن میں دانے بھرے ہوتے شاخوں میں گندم کے خوشے لگتے ہیں جن میں دانے بھرے ہوتے ہوتے ہوتے ہیں جن میں دانے بھرے ہوتے

ہیں، پھر کھیتوں سے شہر میں لاکر ان کا آٹا بنتا ہے جس سے گھروں
میں روٹی بنتی ہے ، اس طرح اے اللہ آپ مٹی کو روٹی بنادیتے ہیں
اور روٹی ایک مردہ چیز ہے لیکن اس کے کھانے سے ہماری جان قائم
رہتی ہے ، تو بقائ روح کا ذریعہ آپ نے مردہ کو رکھا ہے ، یعنی
جان کی بقاء اور حفاظت غیر جان سے کی ہے ، عقلاً زندہ کو زندہ
رکھنے کے لئے زندہ چیز ہونی چاہئے تھی لیکن یہ آپ کی گئی بڑی
شان ہے کہ مردہ روٹی کھلا کر آپ زندہ کو زندہ رکھتے ہیں کہ اگر
دس دن یہ غذائے مردہ نہ طے تو انسان مرجائے۔

اور اس مردہ روئی کو اے اللہ کھر آپ جاندار کردیے ہیں لینی مال باپ اس روئی کو کھاتے ہیں تو یہی روئی خون بن جاتی ہے ، پھر خون سے منی کی شکل میں مستحیل ہوجاتی ہے اور پھر ای منی سے آپ انسان کو پیدا فرماتے ہیں۔ پس معلوم ہوا کہ یہی مردہ روئی مال باپ کے پیٹ میں چند استحالات اور تبدیلیوں کے بعد کہ پہلے خون ، پہر منی پھر منی پھر منی جو مضغہ وغیرہ بن کر زندہ انسان بن جاتی ہے۔ اے اللہ آپ کی عجیب قدرت ہے کہ مردہ سے زندہ کو زندہ رکھتے ہیں اور پھر مردہ کو زندہ رکھتے ہیں اور پھر مردہ کو بھی زندہ کردیے ہیں فتبادك الله احسن المحالقین۔

اے کہ جان خیرہ را رہبر کئی وے کہ بے رہ راکہ پیغیبر کئی

اے خدا وہ جان جو راہ سے ناواقف ہونے کے سبب حمرت زدہ ے اگر آپ کا فضل ہوجاتا ہے تو نہ سے کہ اس کو آپ راستہ بتاتے ہیں بلکہ راہبر بنادیتے ہیں۔ بعض ممراہوں کو آپ نے صرف ولی نہیں ولی گر بنادیا کہ ان کی صحبت سے دوسرے ولی بنے لگے۔ حضرت فضیل ابن عیاض ڈاکو تھے۔ اے اللہ آپ نے ان کو تو فیق توبہ دی اور ان کو اتنا بڑا ولی اللہ بنایا کہ آج ہمارے سلسلہ کے شجرہ میں ان کا نام آتا ہے اور اے خدا جو آپ کی راہ سے بے خبر تھے ان کو آپ نے پیمبر بنا دیا جیسا کہ اللہ تعالیٰ نے قرآن باک میں فرمایا و وجدك ضآلاً فھدئ اے نبی آپ وحی البی اور احکام شریعت سے بے خبر سے پس اللہ تعالی نے آپ کو مقام نبوت سے نواز کر باخبر كردياله بعض لوگوں نے صالاً كا ترجمه مراه كيا جو بالكل جائز نہيں ، سخت گتاخی ہے کیونکہ نبی معصوم ہو تا ہے ، وہ اللہ کے یہال میلے ہی سے منتخب ہو تا ہے چنانچہ نبوت ملنے سے پہلے بھی کسی نبی نے بھی بت برسی نہیں کی ، شراب نہیں بی اور کوئی گناہ نہیں کیا ، ان کی حفاظت کی جاتی ہے لہذا حکیم الامت مجدد الملت تھانوی رحمۃ اللہ علیہ نے کیا پیارا ترجمہ کیا کہ اللہ نے اے نبی آپ کو (شریعت سے) بے خبریایا پس آپ کو باخبر کردیا۔ ای لئے انبیاء علیم السلام کے حالات بچین بی سے نہایت رفع ہوتے ہیں ، بچین بی سے معجزے شروع ہوجاتے ہیں۔ ای طرح بعض اولیاء اللہ مجھی مادر زاد ولی

ہوتے ہیں ، بچپن ہی سے ان کو تھیل کود سے مناسبت نہیں ہوتی اور دین کے کاموں سے ان کو بچپن ہی سے تعلق ہوتا ہے لیکن اولیاء اللہ معصوم نہیں ہوتے اس لئے بعضے پہلے فاسق و فاجر تھے بعد میں تو یہ کرکے ولی اللہ ہوگئے۔

# اے کہ خاک تیرہ را تو جاں دہی عقل و حس را روزی و ایماں دہی

اے اللہ ماں کے پیٹ کے اندھیرے میں مٹی کا پتلا بنا کر ساڑھے تین مہینہ کے بعد اس اندھیری مٹی کو آپ روح عطا فرماتے ہیں اور پھر اس کو عقل و حواس بھی دیتے ہیں اور ان کی پرورش کے لئے جسمانی رزق یعنی روٹی بھی دیتے ہیں اور جس مٹی پر فضل خاص ہوتا ہے اس کو روحانی رزق یعنی ایمان بھی عطا فرماتے ہیں۔

شکر از نے میوہ از چوب آوری از منی مُر دہ بتِ خوب آوری

اے اللہ آپ کی قدرت کا کمال ہے کہ گئے ہے جو صور تا لکڑی کے ڈنڈے کے مشابہ ہوتا ہے آپ شکر پیدا فرماتے ہیں اور در ختوں کی لکڑیوں ہے میوے اور کھل پیدا فرماتے ہیں اور مردہ اور

فَقِان روَى ﴿ مُنْ مَا جَاءِ وَلَى ﴿ مُنْ مَا جَاءِ وَلَى الْعَلَاثِ مِنْ وَلِي الْعَلَاثِ مِنْ الْعَلَاثِ الْ

بے جان نطفہ منی سے کیسی پیاری اور خوبصورت شکلیں پیدا فرماتے ہیں۔ باپ کی منی اور مال کے حیض جیسی بدہیئت اور کریہہ المنظر شے سے آپ انسان کو احسن تقویم میں پیدا فرماتے ہیں ۔

دہد نطفہ را صورتے چوں پری کہ کردہ ست پر آب صورت گری

اے اللہ نطفہ منی کو آپ کیسی خوبصورت شکل میں تبدیل فرمادیتے ہیں اور آپ کا کمال قدرت ہے کہ منی کے قطرہ آب پر آپ نے صورت گری کی ہے، پانی پر نقش و نگار آپ کے علاوہ کون ہے جو بنا سکے۔

> گل زگِل صَفوت زدل پیدا کنی پیه را تجشی ضیاء و روشنی

ار شاہ فر حاج کے پید کے معنی ہیں چربی، شم مولانا روی قدرت الہید کے تصرفات عجیبہ بیان فرمارہ ہیں کہ اے اللہ آپ پھولوں کو مٹی سے پیدا فرماتے ہیں جبکہ مٹی میں کوئی خوشبو فہیں لیکن ای مٹی سے خوشبو دار پھول پیدا ہوتے ہیں اور مٹی میں کوئی رنگ فہیں اور پھول رنگ برنگے ہوتے ہیں اور انسانی جم سر سے پیر تک گوشت اور چربی سے مرکب ہے جس کی وجہ سے جم کے اندر اندھرا ہے اور ای میں قلب ہے اور قلب

کے اندر بھی اندھرا ہے لیکن ای گوشت اور چربی کے اندھروں میں قلب کے اندر آپ نور ایمان اور نور تقویٰ اور نور عقل اور نور ہرا ہور ایمان اور نور تقویٰ اور نور عقل اور نور ہرات و معرفت اور اپنے قرب کی مجلی عطا فرماتے ہیں۔ ای طرح جسم کے ظاہر میں آتھیں ہیں جن کو اگر چیر کر دیکھیں تو روشنی کا پنہ نہ ملے گا لیکن گوشت پوست سے بنی ہوئی آتھوں کے تاریک اور سیاہ علی میں نور کا خزانہ اور سیاہ علی میں نور کا خزانہ اجتماع ضدین ہے جو مخلوق کے لئے محال ہے لیکن آپ کی قدرت تاہرہ نے محال کو ممکن بنادیا فتبار کے الله احسن المخالفین.

# می کنی جز و زمیں را آساں می فزائی در زمیں از اخترال

مولانا رومی اللہ تعالیٰ کی بارگاہ میں عرض کرتے ہیں کہ اے خدا
زمین کے جز کو آپ آسان بنادیتے ہیں یعنی جو اللہ والے ہیں وہ زمین
پر رہتے ہوئے بھی آسان ہیں بلکہ آسان بھی ان پر رشک کرتا ہے
کہ اس اللہ والے کے جسم کی خاک مجھ سے اعلیٰ و اشر ف ہے بلکہ
زمین کا وہ ککڑا بھی مجھ سے افضل ہے جہاں کوئی اللہ والا رہتا ہے اور
کبکشاں بھی ان آسوؤں پر رشک کرتی ہے جو اللہ کی یاد میں نکلتے
ہیں۔ خواجہ صاحب کا شعر ہے ہے

ر نامان دول کی میان دول کی دول

ستاروں کو بیر حسرت ہے کہ وہ ہوتے مرے آنسو تمنا کہکشاں کو ہے کہ میری آسیں ہوتی

ایک بزرگ فرماتے ہیں

آسال رشک برآرد به زمین <sup>با</sup>که بره یک نفس یا دو نفس بهر خدا بنشیند

آسان اس زمین پر رشک کرتا ہے جہاں دو ایک بندے آپس میں اللہ کے لئے بیٹھ جائیں ، جس زمین پر کوئی بندہ اللہ کو یاد کرتا ہے اس زمین کے لئے وہ گویا آسان ہوتا ہے۔ اس کو مولانا شاہ محمد احمد صاحب رحمة اللہ علیه فرماتے ہیں

مبارک مجھ کو اسرار کرم کا رازداں رہنا مبارک ہو زمیں پر تیرا بن کر آسال رہنا

ای پر احقر کے چند اشعار ہیں

ہاری خاک اس لیحہ میں ہے رشک فلک اختر وہی لیحہ جو میرا ذاکرِ مولائے عالم ہے آب وگل میں اگر درد دل ہے عالم خاک ہے آساں میں کیا کہوں قرب سجدہ کا عالم بیہ زمیں جیسے ہے آساں میں نہ پوچھو لذتِ فریادِ سجدہ زمیں میری ہو جیسے آساں میں

زمین کا وہ ٹکڑا آسان بلکہ آسان سے افضل کیوں نہ ہوگا اور انسان کی وہ خاک ملائکہ سے اعلیٰ و اشرف کیوں نہ ہوگی جس خاک پر اللہ تعالی فخر فرمائیں۔ مرقاۃ جلد ۵ صفحہ ۴۹ پر ملا علی قاری رحمۃ اللہ عليه حديث ذكوهم الله فيمن عنده كي تشريح مين فرمات بن اي عندالملائكة المقربين و عند ارواح الانبياء و المرسلين يعنى ملا تکه مقربین و ارواح انبیاء و المرسلین کے سامنے اللہ تعالی بطور افتخار کے ان بندوں کی ثناء و تعریف کے ساتھ ان کا تذکرہ فرماتے ہیں جو زمین یر الله کو یاد کررہے ہیں ۔ اس کو مولانا روی اس شعر میں فرماتے ہیں کہ اے اللہ زمین کے بعض مکڑے کو آپ آسان کردیے ہیں اور بعض آسان کو زمین کردیے ہیں جیسے آسان سے ستارے ٹوٹ ٹوٹ کر زمین کا جزین جاتے ہیں ای طرح اولیاء اللہ زمین پر مثل ستاروں کے اینے انوار سے زمین کی قیمت کو بڑھا دیتے

> اے دہندہ قوت و تمکین و ثبات خلق را زیں بے ثباتی دہ نجات

ار شاہ فر ماجا کہ مولانا روی اللہ تعالیٰ سے عرض

كرتے بيں كه اے الله آپ رزق بھى ديتے بيں اور حمكين و ثابت بھی دیتے ہیں ۔ استقامت رزق روحانی ہے۔ حمکین کے معنی ہیں استقامت اور ثبات سے مراد ثبات قدم ہے تعنی دین پر ثابت قدم رہنا۔ مراد یہ ہے کہ اے اللہ آپ ہمیں روزی یعنی رزق جسمانی بھی دینے والے ہیں اور استقامت دینی و روحانی دینے والے ، اپنے راستہ یر ثابت قدم رکھنے والے بھی ہیں لہذا اپنی اس مخلوق کو بے ثباتی و بے استقامتی سے نجات عطا فرمائے۔ بے ثباتی سے مراد تلوین ہے اور تلوین کے معنی ہیں کہ رنگ بدلنا بعنی جو استقامت سے محروم ہے ، کسی وقت اللہ کو راضی کرتا ہے اور کسی وقت اللہ تعالیٰ کی نافرمانی میں مبتلا ہوجاتا ہے، بھی نفس پر غالب آجاتا ہے ، مجھی نفس سے مغلوب ہو کرنفس کا غلام بن جاتا ہے، یعنی بھی شیطان جمعی ولی، گھڑی میں اولیاء گھڑی میں بھوت ،یہ تکوین میں مبتلا ہے۔ اس کئے مولانا رومی دعا فرماتے ہیں کہ اے بندول کو رزق دیے والے اور رزق کو صحیح استعال کرنے کی توفیق دے کر اینے خاص بندوں کو مقام حمکین و استقامت عطا فرمانے والے ہمیں بھی تمکین و استقامت عطا فرما، این راه بر ثابت قدمی عطا فرما کیونکه اگر رزق کھا کر اس سے پیدا شدہ طاقت کو اے اللہ آپ کی نافرمانی میں استعال کیا تو یہ صاحب قوت اور حامل رزق تو ہے کیکن صاحب تمکین اور صاحب استقامت نہیں ہے بلکہ نمک حرام ہے کہ جس

مالک کا رزق کھاتا ہے ای کے خلاف چلتا ہے۔ پس اے رب ہم آپ کے مخلوق ہیں ، آپ کے مملوک ہیں، آپ کے مرزوق ہیں این اس مخلوق کو بے ثباتی سے ، استقامت سے محروی سے یعنی دین کے خلاف کام کرنے سے نجات عطا فرما یعنی ہم لوگ جو نفس کے غلام بنے ہوئے ہیں اور حرام لذتوں کی عادت ڈالے ہوئے ہیں ہاری اس خصلت خزریت اور خصلت سکیت کو خصلت شرافت انسانیت اور خصلت شرافت عبدیت سے تبدیل فرماد یحے کہ جاری بر سائس آپ کی مرضی پر فدا ہو اور ایک سائس بھی آپ کی نارانسگی میں نہ گذرے اور بندے کی جس سائس سے اللہ خوش ہو وہ سائس اتن قیمتی ہے کہ زمین و آسان اس کی قیمت ادا نہیں کر سکتے اور جس سانس سے اللہ ناراض ہو اس سانس کے خسارہ اور ذلت کو کتے سور بھی نہیں سمجھ کتے کیونکہ کتے اور سور مکلف نہیں ہیں ، ان کو اللہ نے عقل ہی نہیں دی لیکن ہمیں تو اللہ نے عقل عطا فرمائی ہے ، جو عقل والا ہو کر اینے مالک اور محسن کو ناراض کرے وہ جانوروں سے زيادہ بدترہے۔ لہذا جس محض كو استقامت نصيب نہيں ، دين پر قائم رہنے کی طاقت اور ثبات قدمی حاصل نہیں اس کا کچھ اعتبار نہیں کہ جانے کس وقت وہ کیا کر بیٹھے۔

کراچی کا واقعہ ہے۔ ایک عالم نے بتایا کہ ایک شخص جو دین کے کاموں میں بوی سر گرمی سے حضہ لینے والا ، لوگوں کو دین کی وعوت

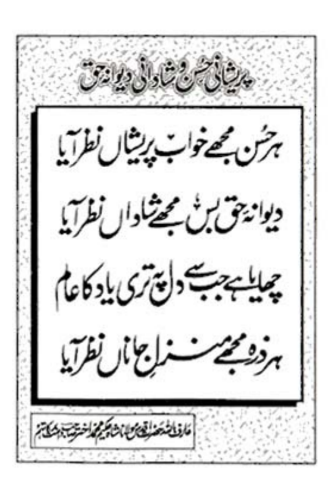
دینے والا تھا یہاں تک کہ تاجر اس کے پاس امانتیں رکھواتے تھے اس کا ظاہر بالکل سنت و شریعت کا یابند کیکن این سالی ہے بردہ نہیں كرتا تھا يہاں تك كہ بے يردكى كى نحوست سے عشق مجازى كا زہر آہتہ آہتہ دل میں گھتا رہا اور ایک دن بے قابو ہو کر رات کے ہارہ سے داڑھی منڈائی اور بیوی بچوں کو چھوڑ کر اور سب کی امانتیں لے كر سالى كے ساتھ بھاگ گيا۔ اس كئے شريعت نے يردہ كا اور نظر کی حفاظت کا جو حکم دیا ہے یہ سختی نہیں ہے بلکہ اللہ تعالیٰ کا احسان ہے کہ نظر کی حفاظت فرض کردی کیونکہ جب نظر محفوظ ہوگی تو شرمگاہ بھی محفوظ ہوگی اور شرمگاہ محفوظ ہوگی تو زنا ہے حفاظت ہو گی اور اولاد حلالی پیدا ہو گی۔ کیا یہ اللہ تعالیٰ کا احسان عظیم مہیں ہے کہ بندے حلالی ہوں اور ان کا نسب محفوظ ہو۔ سجان اللہ کیا یاکی اور طبارت و شرافت کا قانون ہے۔ یہ اللہ کا قانون ہے ، انگریزوں کا اندھا قانون نہیں ہے کہ اگر مرد و عورت راضی ہوں تو باہمی رضامندی ہے وہ حرام کاری کر کتے ہیں یعنی حرامی اولاد پیدا كريكتے ہيں۔ شريعت اسلامي كہتى ہے كه باہمى رضامندى كوئى چيز نہیں ، مالک کی رضامندی اصل چیز ہے۔ باہمی رضامندی سے مالک کی نافرمانی جائز نہیں ہو سکتی لہذا فسق پر راضی ہونا فسق ہے اور گفر یر راضی ہونا کفر ہے۔ اگر دو غلام مالک کی نافرمانی پر صلح کرلیں تو پٹائی ہوتی ہے یا نہیں ؟ جیسے دو نو کر ایک سیٹھ کی دوکان ہر بادام چرا

کر کھایا کرتے تھے ، یہاں تک کہ خوب موٹے ہوگئے۔ جب مالک کو پتہ چلا تو وہ پٹائی ہوئی کہ اگلا پچھلا سارا بادام نگل گیا۔ اس کئے اللہ کی نافرمانی پر لاکھ کوئی رضامند ہوجائے لیکن جب پٹائی ہوگی تو پتہ چلے گا۔

اس کئے مولانا رومی اس شعر میں اللہ تعالیٰ سے مانگ رہے ہیں اے اللہ ہم آپ کا دیا ہوا رزق کھاتے ہیں ،آپ ہمیں روزی دینے والے ہیں تو آپ کی روزی کو صحیح استعال کرنے کی توفیق عطا فرما کر ہمیں دین پر حمکین و استقامت کی نعمت عطا فرماد یجئے اور ہمیں تلوین و عدم استقامت سے نجات عطا فرمایئے اس کئے یا اللہ این رحمت سے جلال الدین رومی رحمۃ اللہ علیہ کے علوم کی برکت سے جو شرح اس وقت بیان ہوئی این رحمت سے اسے قبول فرمالیجئے۔ اے خدا ہماری ہر سانس کو اپنی رضا پر فدا ہونے کی توفیق عطا فرما اور اولیائے صدیقین کا ایمان و یقین نصیب فرما اور جارا ایمان و یقین اولیاء صدیقین کی آخری سرحد تک پہنچا دے، ایبا یقین ،ایبا ایمان عطا فرما کہ جاری ہر سائس آپ ہر فدا ہو اور آپ کو خوش کر کے ہاری زندگی کی ہر سانس رشک سلطنت ہفت اقلیم ہوجائے۔ اے خدا ایک سائس بھی ہم آپ کو ناراض کرنا اینے لئے دونوں جہان کی مصيبت سے بڑھ كر ممجھيں ، اے خدا ايك سائس مجى جارى آپ کی ناراضگی میں نہ گذرنے یائے۔ ہمیں ہر وقت اپنی رضا پر استقامت نصيب فرمايئ اور اين خصوصي حفاظت نصيب فرمائي اگر ہم گناہ کی طرف جارہے ہوں تو جس طرح چھوٹے بیچے مٹی كھانے كے لئے يا پيشاب ياخانه ميں ہاتھ ڈالنے كے لئے چلتے ہي تو ماں ماتھ کیو کر تھینے لیتی ہے ،آپ کی رحت سے فریاد ہے کہ اگر ہم این نالا تعلی ہے، این خبائت طبع سے گناہ کی طرف جانے لگیں تو ہم آپ کی رحمت سے فریاد کرتے ہیں کہ مال کی رحمت تو آپ کی دی ہوئی مخلوق رحمت ہے اور آپ ارحم الراحمین ہیں اس رحمت عامه کے صدقہ میں اور اس رحمت خاصہ کے صدقہ میں ہارے باتھوں کو ہر بُرائی سے آپ تھینچے رہنے ، بچاتے رہنے، حفاظت نصیب فرماتے رہے کہ ہم ایک سائس بھی آپ کو ناراض نہ کریں۔ جس دن آپ ہم کو یہ مقام عطا فرمادیں کے بس اس دن ہم ہفت اقلیم کی سلطنت بلکه عمس و قمر اور زمین و آسان سے زیادہ بلکہ دونوں جہان سے زیادہ ہم آپ کی رحمت یائیں گے۔ اے خدا آپ ہاری زندگی کو اینے اولیاء کی حیات سے مشرف اور مبدل فرماد یجئے اور نفس و شیطان کی غلامی سے نفرت اور کراہت اور این خصوصی حفاظت مقدر فرمایخ ، ہم سب کو، ہماری اولاد کو اور ہمارے رشتہ داروں کو تمام نافرمانیوں سے محفوظ فرما اور آج تک اے خدا آپ کی ناخوشی کی راہوں سے ہارے نفس نے جتنی حرام خوشیاں در آمد کی میں آپ ان خوشیوں کو معاف کرد یجئے کیونکہ آپ کو ناخوش کر کے



بندول کو اپنا جی خوش کرنا یہ حرام خوشی انبانیت و شرافت و عبدیت کے خلاف ہے۔ و صلی الله تعالیٰ علیٰ خیر خلقه محمد و علیٰ آله و صحبه اجمعین برحمتك یا ارحم الراحمین.



فغان ردک ٭ 🗫 🐠 🗫 نوان ردک کا معاملت دونی

هر ومیں هشاچیات رو هيں ۱۱ شعبان العظم الاتالہ ہ مطابق ۲۷ فروری الاقاء بروز برھ بعد نماز مشا بمقام خانقاہ الدادیہ الثر فیہ محشن اقبال ۲ کراچی

اندرال کارے کہ ثابت بودنی ست قائمی دہ نفس راکہ منثنی ست

الرفضان فردها إلى مولانا روى دعا كرتے بيل كه جس كام كے اندر استقامت مطلوب ہے اے خدا اس ميں ہارے نفس كو استقامت ديجئے كيونكه اپن خصلت كے اعتبار سے اس ميں ازاغت، كى اور فيڑھا پن ہے اور يہ كجى اور ازاغت كو پند كرتا ہے۔ اللہ تعالى فرماتے ہيں:

إِنَّ النَّفْسَ لَاَمَّارَةٌ بِالسُّوْءِ

یعنی نفس اپنی فطرت کے اعتبار سے کثیر الامر بالسوء ہے شدید الممیلان المی المحطاء ہے ، ہر وقت بُرائی کو کہنا رہنا ہے ، اگر موقع پاجائے تو ایک بُرائی کو اور ایک گناہ کو نہ چھوڑے خواہ چھوٹا گناہ ہو یا بڑا گناہ ، پرانا گناہ ہو یا نیا گناہ اب اگر کوئی کے کہ جب قرآن پاک نازل ہورہا تھا اس زمانہ میں فلم ، سینما ، ٹی وی، وی سی آر اور ڈش

کبال تھے، مولوی زبرد تی ان چیزوں کو منع کرتے ہیں تو جواب یہ ہے کہ السوء میں الف لام جنس کا ہے اور جنس وہ گئی ہے جو انواع مختلف الحقائق پر مشمل ہو جس کا مطلب یہ ہوا کہ سوء یعنی برائی اور گناہ کی جتنی قشمیں زمانۂ نزول قرآن سے لے کر قیامت تک پیدا ہوں گی وہ سب اس السوء میں داخل ہیں۔ لبذا سوء کی تمام انواع ماضیہ حالیہ و مستقبلہ اس میں شامل ہو گئیں یعنی گناہوں کے جتنے انواع و اقسام تھے اور ہیں اور آئندہ ایجاد ہوں گے سب اس میں قام اللہ کا ہے کہ ماضی حال و مستقبل ہے کہ یہ کام اللہ کا ہے کہ ماضی حال و استقبال تک کے تمام گناہوں کا اس میں اعاطہ ہو گیا۔

اس کے مولانا رومی دعا کررہے ہیں کہ اے اللہ جس کام میں آپ کو استقامت بہند ہے اس میں میرے نفس کو استقامت نصیب فرمائے کیونکہ نفس اپنی فطرت کے اعتبار سے کثیر الاحر بالسوء ہے لہذا الا ما رحم ربی کا سایہ رحمت جارے اوپر ڈال دیجئے جو استقامت کا ضامن ہے۔

اندرال کارے که دارد آل ثبات قائمی ده نفس را تبخشش حیات

جو کام این اندر ثبات قدمی اور استقامت کو مقتضی ہیں یعنی جن کاموں میں آپ استقامت کو پیند فرماتے ہیں ان میں ہم کو استقامت عطا فرماد بجئے۔ اور جمیں حیات ایمانی بخش دیجئے ، استقامت فی الدین کی برکت سے جم سب کو حقیقی حیات نصیب فرماد بجئے بعنی اے اللہ جمیں اپنے دوستوں کی حیات نصیب فرماد بجئے، دین پر ثبات قدمی و استقامت عطا فرماد بجئے کیونکہ اگر نفس میں استقامت نہیں ، اور دین پر وہ قائم نہیں رہتا مثلاً حرام لذت کو چرالیتا ہے تو حیات سے محروم جوجاتا ہے، اس کی زندگی مثل جانور کے جوجاتی ہے۔

# صبر مال بخش و کفه میزال گرال وار بال مال از دم صورت گرال

اے اللہ آپ ہم کو صبر عطا فرمائے لینی گناہوں کے تقاضوں کے وقت گناہوں کی لذت سے بیخے کی تکلیف پر صبر عطا فرمائے کہ چاہے گناہ کا کتنا ہی تقاضا ہو لیکن ہمیں ایسی توفیق دے دیجے کہ چاہے جان فکل جائے لیکن گناہ کر کے ہم آپ کو ناراض نہ کریں اور قیامت کے دن ہماری ترازو کے پلہ کو بھاری کردیجے لیمی نیکیاں نیادہ کردیجے تاکہ ہماری نیکیوں کا پلہ بھاری ہوجائے۔ و اُمّا مَنْ نَقُلَتْ مَوَاذِینَهُ ہو اور چونکہ صبر پر اجر بہت زیادہ ہو و اُمّا مَنْ نَقُلَتْ مَوَاذِینَهُ ہو اور چونکہ صبر پر اجر بہت زیادہ ہم اس کے مولانا نے اس کا تعلق کفہ میزان سے جوڑ دیا بہت زیادہ ہو اس کے مولانا نے اس کا تعلق کفہ میزان سے جوڑ دیا بہت زیادہ ہو اس کے مولانا نے اس کا تعلق کفہ میزان سے جوڑ دیا بہت زیادہ ہو کہاں نیکیوں کہ میر کی توفیق عطا فرماکر اور اس کو قبول فرماکر میزان اعمال میں نیکیوں کے پلہ کو بھاری کردیجے ۔ اب اگر کوئی کے کہ یہاں نیکیوں

کا لفظ کیوں بڑھایا جارہا ہے کیونکہ کفہ میزان کے معنی تو ترازو کے پلہ کے ہیں یعنی ترازو کے پلہ کو بھاری کرد بجئے۔ یہاں نیکیوں کا کیا ثبوت ہے تو جواب یہ ہے کہ مولانا کا اسلوب بیان قرآن پاک کی اتباع میں ہے۔ اللہ تعالیٰ نے فرمایا وَ اَمَّا مَنْ ثَقُلَتْ مَوَ اذِیْنَهُ جس سے مراد نیکیوں کا پلہ بھاری ہونا ہے۔

تو مولانا رومی عرض کرتے ہیں کہ ہمیں صبر عطا فرماکر ہماری نیکیوں کے بلہ کو بھاری کرد بجئے اور اس مکروہ صورت ، دشمن شیطان کے خبیث وسوسوں سے ہمیں خلاصی عطا فرمائے جو ہمارے دل میں گناہوں کے تقاضوں کی بچونک مارتا ہے اور گناہوں کے خیالات ڈال کر سانپ کی طرح دل کو ڈستا رہتا ہے لہذا اے اللہ اس خبیث کے وسوسوں اور اس کے مکر و فریب سے ہم کو بچاہئے۔

و زحسودے باز ما خر اے کریم تا نہ باشیم از حسد دیو رجیم

اے کریم اس حاسد اور دسمن شیطان سے ہم کو دوبارہ خرید کیجے کینی آپ تو ہمیں بار بار خریدتے رہتے ہیں اور اس کی غلای سے چھڑاتے رہتے ہیں اور اس کی غلای سے چھڑاتے رہتے ہیں لیکن ہم اپنی نالا تُفقی اور کمینہ پن سے پھر اس کی گود میں چلے جاتے ہیں اور بار بار گناہ کرتے ہیں۔ پس عدل کا تو تقاضا سے تھا کہ ہم کو نفس و شیطان کے حوالہ کردیا جاتا کہ جب تم

ا الفان روى العربي المستخدمة المستخدم المستخدمة المستخدمة المستخدمة المستخدمة المستخدمة المستخدم

شیطان کی بات مانتے ہو تو شیطان ہی کی گود میں رہو کیکن چونکہ آپ کریم ہیں ، ہاری نااہلیت اور استحقاق سزا کے باوجود آپ محروم مہیں فرماتے اس لئے آپ اینے کرم سے ہم کو اس خبیث سے پھر خرید کیجئے بعنی ہمیں شیطان سے چیزا کیجئے تاکہ ایبانہ ہو اس شیطان کے حسد سے ہم بھی مردود ہوجائیں لیعنی بوجہ گناہوں کے آپ کی بارگاہ قرب سے نکال دیئے جائیں۔ بہت سے ایے لوگ جنہوں نے گناه تہیں چھوڑا ان کا انجام بہت برا ہوا لینی ان کی توقیق توبہ ہی سل کرلی گئی اور بہت بُرا خاتمہ ہوا۔ لبذا گناہ سے دل کو مانوس مت کرو، اس حالت پر بہت روتے رہو۔ اپنی اس حالت کو خطر ناک ممجھو جیے بلڈ کینسر کا مریض اپنی صحت کے لئے اللہ سے بلبلا کے روتا ہے ایسے ہی این روحانی صحت اور گناہوں کے کینسر سے نحات کے لئے اللہ تعالی سے روتے رہو اور بزرگان دین سے دعائیں کراؤ۔

> نگلائیں گی کئیٹ شیری آئین پھر مدیت کی جانب کو جائین جب نظرات نے وہ بنزگنت بد کجے کے شل سلے جوم جائین

# درس مناجات رومی

۱۵ ذوقعده <u>ااسما</u>ه مطابق ۲۹ مگی <u>۱۹۹۱</u>ه بروز بده بعد نماز مغرب بمقام خانقاه امدادیه اشرفیه گلشن اقبال ۲ کراپی

گویم اے رب بارہا برگشتہ ام توبہ ہا و عذر ہا بشکستہ ام

لوں شاہ فرماہا گھ برگشتہ معنی پھر جانا ، بہک جانا یعنی بے وفائی کرنا۔

فرمایا کہ بیہ شعر زبانی یاد کرنے کے ہیں جاہے تھوڑا پڑھو گر زبانی یاد کرلو کیونکہ دعا میں بیہ بڑا درد پیدا کرتے ہیں۔

اے میرے رب میں آپ سے عرض کررہا ہوں کہ بارہا آپ کی راہ سے برگشتہ ہوچکا ہوں یعنی نفس و شیطان کے کہنے میں آگر آپ کی چوٹر کر نفس و شیطان کی غلامی میں آگیا اور حرام اور خبیث لذتوں کے پیچھے پڑ گیا اور آپ سے بوفائی کی۔ بندہ کی بے وفائی اللہ تعالیٰ سے کیا ہے ؟ کہ اس کی نافرمانی کی راہ سے حرام لذت کو در آمد کرنا ، اللہ کو ناخوش کرکے اپنا جی گناہوں سے خوش کرنا ۔ تو اے میرے رب میں نادم ہوکر آپ گناہوں سے خوش کرنا ۔ تو اے میرے رب میں نادم ہوکر آپ سے اقرار کرتا ہوں کہ میں بارہا آپ کی نافرمانی میں جتلا ہوا اور آپ سے اقرار کرتا ہوں کہ میں بارہا آپ کی نافرمانی میں جتلا ہوا اور آپ

کو ناراض کرکے بارہا عبد وفا کو توڑا اور آپ کے قرب سے محروم ہوا جبکہ صحابہ کی شان ہے تھی کہ جان دے دیتے تھے گر آپ کو ناراض نہیں کرتے تھے ، شہید ہوجاتے تھے گر کسی طرح سے خود کو آپ کی نافرمانی کی بزدلی میں مبتلا نہیں ہونے دیتے تھے اور شہید ہو کر بزبان حال ہے شعر پڑھتے تھے کہ ۔

> جو تجھ بن نہ جینے کو کہتے تھے ہم سو اس عہد کو ہم وفا کر چلے

مولانا رومی فرماتے ہیں کہ ہم نے بارہا توبہ کی کہ اب یہ گناہ نہیں کریں گے اور بارہا عذر خوابی کی کہ اے اللہ اس دفعہ ہم مغلوب ہوگئے آئندہ ایک غلطی نہیں کریں گے لیکن پجر نفس و شیطان ہم پر غالب آگئے اور ہزاروں عذر و معذرت اور توبہ کو ہم نے توڑ دیا اور اس طرح بارہا اپنا منہ کالا کریچئے ہیں اور آپ کے خضب اور قبر کی راہوں ہے لذت کی درآمدات کو عادت بنا رکھا ہے مثلاً توبہ کو توڑ کر ہم پچر حمینوں کو دیکھتے ہیں اور ان کا حرام نمک چکھ کر نمک حرام ہوجاتے ہیں۔ نمک حرام کہتے ہیں کی کی روئی کھا کر اس کے خلاف کام کرنے والے کو۔ ہم لوگ اللہ تعالی روئی کھا کر اس کے خلاف کام کرنے والے کو۔ ہم لوگ اللہ تعالی روئی کھا کر اس کے خلاف کام کرنے والے کو۔ ہم لوگ اللہ تعالی روئی کھا کر ہو ذلیل کام کررہا ہے اور اللہ کا حرام کیا ہوا حمینوں کا

نمک چکھ رہا ہے کیا ہے نمک حرامی نہیں ہے۔ بلکہ ایسا شخص تو دوہرا نمک حرام بعنی دوہرا مجرم ہے کہ اللہ کی نافرمانی کرکے اس نے اللہ کا حرام کیا ہوا نمک چکھا تو اسی وقت نافرمان اور بے وفا یعنی نمک حرام ہو گیا اور حسینوں کا نمک چکھنے کا جرم الگ پس نمک حرام مثبت حرام نمک تو میزان میں حرام کا اضافہ ہوگا یا نہیں؟ دیکھتے یہ ایک خاص تقریر ہے۔ مثنوی بڑھانے کے لئے خالی ترجمہ کرنا تو کوئی مشکل کام نہیں ہے ، ترجمہ تو سب کر سکتے ہیں ، بڑے بڑے فار ی وال یہاں بیٹھے ہیں مگر کراچی کے ایک بڑے عالم کے پاس ایران سے خط آیا تھا کہ ہندوستان و پاکستان میں سب سے بہتر مثنوی کون پڑھا سکتا ہے تو ان عالم صاحب نے اپنے نیک گمان کی راہ سے میرا نام پیش کیا۔ یہ اللہ کا کرم اور احسان ہے کہ علماء کے دل میں یہ حسن ظن ہے۔

مولانا رومی فرماتے ہیں کہ لاکھ حرام لذتیں چراؤ ، لاکھ نمک چوری کرو یعنی لاکھ حسینوں کو دیکھو لیکن \_

### نیست آب شور درمان <sup>عطش</sup>

پیاس کا علاج کھاری پانی نہیں ہے بلکہ کھاری اور ممکین پانی سے تو پیاس اور بڑھ جاتی ہے۔ گناہ کھاری پانی ہے اور اللہ کی عبادت ، اللہ کی یاد میٹھا پانی ہے لہذا اللہ کی فرمال برداری کا میٹھا پانی پیا کرو کیونکہ گناہ کے کھاری پانی سے تم کو تسلی نہیں ہوگی ، پیاس اور بڑھ جائے گی ، تم اور بے چین ہوجاؤگے۔ تم سجھتے ہوکہ اس نمکین پانی سے تمہیں چین ملے گا لیکن حمینوں کی چیک دمک اور نمک نے کتنوں کو پاگل کردیا۔ لیلی کالی تھی لیکن اس میں نمک غضب کا تھا لیکن کیا ملا؟ مجنوں یا گل ہوگیا۔ اس پر میراشعر ہے ۔

بنوں کے عشق سے دنیا میں ہر عاشق ہوا پاگل گناہوں سے سکوں یاتا تو کیوں یاگل کہا جاتا

مجنوں کو تو لیلائے سیہ فام کے نمک نے پاگل کردیا اور بعضوں کو حسن گلفام کی چک دمک نے پاگل کردیا لہذا چاہے نمک ہو چاہے دمک دونوں کا دیکھنا حرام ہے ۔ ایسے ہی ان نمکینوں دمکینوں اور چمکینوں کو خواہ لڑکا ہو یا لڑکی اپنے کو بنانا سنوارنا اور اپنا حسن غیروں اور نامحرموں کو دکھانا جائز نہیں کیونکہ سے دعوت بدنگاہی ہے۔ حدیث یاک میں ہے:

#### لَعَنَ اللَّهُ النَّاظِرَ وَالْمَنْظُوْرَ إِلَيْهِ

یعنی اللہ تعالیٰ لعنت کرے جو نظر حرام میں مبتلا ہو یا دوسروں کو مبتلا کرے اس لئے تصویر والے جتنے اخبار ہیں ان میں جو حسینوں کی تصویریں دکھیے گا خود بھی گنہگار ہوگا اور دیکھنے والوں کا سارا گناہ ان اخبار والوں کے اعمالنامہ میں بھی لکھا جائے گا جنہوں نے وہ

تصوری چاپی ہیں۔ قیامت کے دن سخت پکڑ کا اندیشہ ہے۔
الہذا مولانا روی ہم کو توبہ کا راستہ دکھا رہے ہیں کہ اللہ تعالیٰ
ہے یوں کہوکہ اے پالنے والے بارہا میں آپ کے راستہ ہیں گر استہ ہیں ہیں گر گیا۔ میں نے ایک دفعہ توبہ نہیں توڑی ہے شار مرتبہ میں نے توبہ کو توڑا ہے ، ہے شار مرتبہ آپ سے بے وفائی کی ہے۔ اب دوبارد اقرار جرم کرکے اپنے مولی کی رحمت کو اپنی طرف مائل کررہا ہوں کو تکرار جرم کرکے اپنے مولی کی رحمت کو اپنی طرف مائل کررہا ہوں کیونکہ اگر انسان دوسرے انسان سے اپنی غلطی کو تتلیم کرلے اور کبدے کہ صاحب میں تو اس قابل نہیں ہوں کہ آپ مجھے اپنے ساتھ رکھیں کیونکہ میں نے بہت نالاکھیاں کی ہیں ، یہ آپ کا کرم ساتھ رکھیں کیونکہ میں نے بہت نالاکھیاں کی ہیں ، یہ آپ کا کرم ساحب کا شعر ساحب کا شعر

مرے جام شکت کو خریدا میرے ساتی نے وگرنہ در حقیقت کھینک ہی دینے کے قابل ہوں

تو انسان کا دل بھی پانی ہوجاتا ہے کہ چلو بھی ایک آدمی نالا کُق ہے گر اقرار کررہا ہے تو پڑا رہنے دو اس نالا کُق کو این دروازے پر۔ تو اے اللہ آپ تو ارحم الراحمین ہیں ، آپ مستغفرین تائیین نادمین پر کیوں نہ کرم فرمائیں گے لیکن اگر کوئی اگر مگر لگاتا ہے کہ میں بہت بڑا آدمی ہوں ، میری وجہ سے خانقاہ چک ربی ہے تو جس نے ناز

کیا سمجھ لو کہ اس کی خیریت نہیں ، تکویٰی طور پر ایسے حالات پیدا ہوجائیں گے کہ یہ خانقاہ سے بہت ہی ذات کے ساتھ نکال دیا جائے گا اور دینی خدمت سے محروم کردیا جائے گا۔ حق تعالیٰ ایسے شخص کو جو اپنے کو اہمیت دیتا ہے پند نہیں فرماتے۔ یہی کہنا چاہئے کہ اے اللہ ہم آپ کے دین کے محتاج ہیں ، ہماری خدمات سے آپ کا دین مستغنی ہے ، آپ کا کرم ہوگا اگر ہم کو آپ اپنے دین کے کام میں قبول فرمائیں۔ ہماری حسن تقریر و تصنیف کچھ بھی نہیں ہے۔ آپ جو پچھ کام لے لیتے ہیں ، دین کی چاکری کی جو توفیق دی ہے۔ آپ جو پچھ کام لے لیتے ہیں ، دین کی چاکری کی جو توفیق دی ہے۔ آپ جو پچھ آپ کی عطا ہے ، ہمارا کوئی کمال نہیں۔

حضرت شاہ عبدالغنی صاحب رحمۃ اللہ علیہ فرماتے سے کہ اگر بادشاہ کسی بھنگی چمار کے سزے ہوئے بانس کو شاہی عمارت میں قبول کرلے تو یہ بادشاہ کا احسان ہے، چمار کو اور شرم سے گر جانا چاہئے کہ کہاں میرا سرا موا بانس اور کہاں شاہی عمارت۔ ہماری عبادات ، و اعمال اور دینی خدمات کی مثال اسی سڑے ہوئے بانس کی سے کہ اگر اللہ تعالی قبول فرمایس تو یہ ان کا احسان عظیم ہے ورنہ یہ قبولیت کے قابل نہیں۔

کرده ام آل ہاکہ از من می سزید تا چنیں سیل سیاہی در رسید ہم نے وہی کیا جس کے ہم لائق تھے لینی ہم نالائق تھے تو نالائق اعمال ہی ہم سے صادر ہوئے ۔ نالائق سے تو نالا تعلی ہی صادر ہو گی ایس ہم نے ایسے ایسے گناہ کئے ہیں جو جاری نالا تفی کے سزاوار تھے یہاں تک کہ سرے پیر تک ہم سابی کے سلاب میں غرق ہو گئے اور جارا ظاہر و باطن گناہوں کی ظلمت سے سیاہ ہو گیا اور ہم گناہوں کے اندھروں میں ڈوب گئے کیونکہ جب گناہ زیادہ ہوتے جی تو اند طیرا بھی زیادہ ہوتا ہے جیسے رات ہو، کالے بادل ہول اور روشنی نه ہو تو ظلمت کتنی شدید ہوگی۔ ای طرح جب انسان مسلسل گناہ کر تا ہے تو باطنی سیاہی بڑھتی چلی جاتی ہے ، طاعات کے انوار پر گناہوں کے بادل چڑھتے چلے جاتے ہیں ، ذلت و رسوائی مقدر ہو جاتی ہے اور انسان ظلمات میں غرق ہو جاتا ہے۔ حقیقت میں ہمارا اللہ كريم اور لائق مولى ہے جس فے ہمارى نالائقيوں كے باوجود ہم کو اینے دامن رحمت سے چمٹا رکھا ہے اور اینے کرم سے جمیں نہیں بھگاتے ورنہ ہماری نالا تقیوں ہر اگر نظر فرماتے تو اینے در سے نہ چيائے رکھے۔

> در جگر افتاده جستم صد شرر در مناجاتم ببیں خون جگر

مولانا رومی فرماتے ہیں کہ گناہوں پر ندامت سے میرے جگر

میں غم کی آگ گی ہوئی ہے اور میرے قلب میں آتش غم کے سینکروں شعلے بجر ک رہے ہیں اور اس کی دلیل یہ ہے کہ اے خدا میری مناجات میں آپ میرے جگر کا خون دکھے لیجئے۔ میں جو یہ دعا مانگ رہا ہوں اس میں میرا درد دل شامل ہے ، میرے آنسوؤں کے سیاب میں میرا خون جگر شامل ہے ، میرے منہ سے دعا کے جو الفاظ نکل رہے ہیں وہ میرے اشک ندامت کو لئے ہوئے ہیں جیسا الفاظ نکل رہے ہیں وہ میرے اشک ندامت کو لئے ہوئے ہیں جیسا کہ مولانا نے ایک اور جگہ فرمایا ے

ہر کجا بینی تو خوں بر خاک ہا پس یقیں می داں کہ آں از چیثم ما

جہاں بھی دیکھو کہ کسی خاک پر خون پڑا ہوا ہے تو اے دنیا والو یقین کرلینا کہ یہاں جلال الدین ہی رویا ہوگا، اپنے گناہوں پر توبہ و استغفار میں خون کے یہ آنسو جلال الدین ہی کی آئکھوں سے گرے ہوں گے۔ سجان اللہ! کیا جذبہ تھا مولانا کا کہ اگر میرا بس چلے تو زمین کا کوئی چپہ اور خاک کا کوئی ذرّہ نہ چھوڑوں جہاں ندامت سے اپنے خون کے آنسوؤں کو نہ گرادوں۔ مولانا فرماتے ہیں کہ ندامت کے جو آنسو نکلتے ہیں ان آنسوؤں کا درجہ شہیدوں کے خون کے جو آنسو نکلتے ہیں ان آنسوؤں کا درجہ شہیدوں کے خون کے برابر ہے۔

#### که برابر می کند شاه مجید اشک را در وزن با خون شهید

اللہ تعالیٰ گنبگار کے آنسوؤں کا وزن قیامت کے دن شہیدوں کے خون کے برابر کرے گا کیونکہ سے آنسو پانی نہیں ہے بلکہ جگر کا خون ہے جو خوف خدا سے پانی ہوگیا ہے۔ لہذا ان آنسوؤں کو پانی مت سمجھو بلکہ سے گنبگار نادم کے جگر کا خون ہے جو غم ندامت اور خوف قیامت اور خوف چیٹی بحضور رب العزت سے پانی میں تبدیل بوگیا ہے کہ آہ

مری کل کر سیه کاری تو دیکھو اور ان کی شان ستاری تو دیکھو گڑا جاتا ہوں جیتے جی زمیں میں گناہوں کی گراں باری تو دیکھو

اسے ندامت ہوتی ہے کہ آہ میں بایں داڑھی اور مقدس چرہ بایں لمبا کرتا اور بایں گول ٹوپی اور بایں جج و عمرہ اور بایں ماحول خانقاہ اس طرح سے کھل کر کیوں گناہوں میں غرق ہوا۔ اللہ تعالی نے مجھے صالحین کی وضع دی۔ جب میں نیک بندوں کے لباس میں آگیا تو گناہ کرکے نیک بندوں کے عظمت کو نقصان پہنچانا ، نیک بندوں کے لباس اور وضع کو بے عزت کرنا ہے تو گناہ در گناہ ہے۔ لہذا اے اللہ

میں صرف نادم ہی نہیں ہوں بلکہ غم کی آگ میرے سینہ میں بھری ہوئی ہے جس کا اثر میری مناجات میں اے اللہ آپ دیکھ لیجئے اور مجھے معاف فرماد بجئے۔

مولانا فرماتے ہیں کہ اگر تم سے گناہ ہوگئے اور تم اللہ سے دور ہوگئے ، تو بھی مایوس نہ ہو، اپنے گناہوں پر نادم ہوکر اللہ تعالیٰ کے حضور میں گڑگڑا ئے جاؤ اور خوب معافی مانگ کر پھر اللہ کی یاد میں لگ جاؤ۔ اگر بھی خطا ہوجائے پھر رو رو کر ان کو منالو۔ غرض ان کے دامن رحمت کو نہ چھوڑو۔ میراشعر ہے

> ان کا دامن اگرچه دور سهی ہاتھ اپنا بھی تم دراز کرو

غرض الله کویاد کئے جاؤا کیک دن ضرور ان کو پاجاؤگے۔ فرماتے ہیں گرز جاہے می گئی ہر روز خاک عاقبت اندر رسی در آب یاک

اگر کسی کنویں سے تم ہر روز مٹی نکالتے رہو گے تو ایک دن ضرور پاک پانی تک پہنچ جاؤگ۔ جب میں معارف مثنوی لکھ رہا تھا تو اللہ تعالی نے خواب میں اس شعر کی شرح مجھ کو عطا فرمائی۔ یہ جا شاگردی شاہ عبدالغنی صاحب رحمۃ اللہ علیہ کا صدقہ کہ ان کی

شاگردی میں میں نے مثنوی بڑھی اور حضرت نے بڑھی حضرت حکیم الامت تفانوی رحمة الله عليه سے اور حضرت حکيم الامت نے يرهی حاجی امداداللہ صاحب ہے۔ اس طرح سلسلہ ملا رہتا ہے ، ویہ سے دبہ جڑا رہتا ہے تو الجن جہاں پنجتا ہے جھوٹے دہے بھی وہاں پہنج جاتے ہیں۔ تو میں خواب میں اس شعر کی شرح بیان کررہا تھا کہ مولانا نے سلوک کے منازل اس میں بیان کئے ہیں کہ جب انسان كنوال كھود تا ہے تو خشك مٹى نكلتى ہے ، يانى كے كوئى آثار نظر نہيں آتے کیکن ناامید نہ ہونا کیونکہ متند روایات سے اور اینے گرد و پیش کے حالات سے آدمی سمجھتا ہے کہ کنوئیں ایسے ہی کھودے جاتے ہیں ، پہلے خشک مٹی ہی تکلتی ہے للذا اگر ذکر میں شروع میں مزہ نہ آئے تو دل چھوٹا مت کرو کہ ہم اللہ تک نہیں پنچیں گے جسے کنواں کھودتے وقت شروع میں خشک مٹی دیکھ کر دل چھوٹا نہیں كرتے كيونكه جانح بين كه خنگ منى كے راستہ بى سے سب يانى تک چینے ہیں۔ اس طرح اللہ کے نام ہی سے سب اللہ تک پہنے ہیں خواہ شروع میں مزہ نہ آئے۔ یہ سلوک کی پہلی منزل ہے۔ اس کے بعد کیا ہوتا ہے کہ آٹھ دی فٹ تک کنوال کھودنے کے بعد مئی میں یانی کی ذرا سی نمی محسوس ہونے لگتی ہے ، مٹی کی خشکی میں نمی آنے سے یانی کے آثار نظر آنے لگتے ہیں۔ ای طرح ذکر کرتے كرتے جب ايك زمانه گذر جائے گا تو ذاكر كو قلب ميں الله تعالى كے

انوار قرب اور آثار و تجلیات الہید کی تھوڑی سی نمی محسوس ہونے کھے گی اور اس کو خوشی محسوس ہوگی کہ اللہ تعالیٰ سے قریب ہورہا ہے۔ یہ سلوک کی دوسری منزل آگئی۔ اس کے بعد جب کنوال اور گہرا ہوجاتا ہے تو پھر کیچر آنے لگتا ہے بعنی پیاس فیصدیانی اور پیاس فصد مٹی اب اسے اور خوشی ہو جاتی ہے کہ پانی اب بہت زیادہ قریب آگیا، اس کے بعد اور زیادہ محنت سے پھر کیچر اور کم ہوجاتی ہے اور یانی کا غلبہ ہوجاتا ہے جس کو گدلا یانی کہتے ہیں لیعنی نوے فصد یانی اور دس فیصد مٹی اس وقت کنوال کھودنے والا مست ہوجاتا ہے۔ اس طرح جب گناہوں میں کی اور التزام طاعت سے ذکر کے انوار قوی ہو جاتے ہیں تو سالک خوش ہوجاتا ہے اور بزبان حال کہتا ہے \_ تکھرتا آرہا ہے رنگ گلشن خس و خاشاک جلتے جارہے ہیں

اس مقام پر سالک سمجھتا ہے کہ وصول الی اللہ نصیب ہو گیا لیکن مولانا فرماتے ہیں ہے

> جرعہ خاک آمیز چوں مجنوں کند صاف گر باشد ندانم چوں کند

جب یہ خاک ملا ہوا گھونٹ تھجے مت کررہا ہے تو جس دن

بالکل صاف پانی ہے گا اس دن میں نہیں کہہ سکتا کہ تیرا کیا حال ہوگا اور کس قدر خوشی پائے گا۔ اس طرح ابھی قرب البی کا شفاف پانی کہاں ملا ہے ابھی تو سالک پچھ ذکر و عبادت کررہا ہے اور پچھ گناہ بھی کرلیتا ہے اگرچہ عبادت کا غلبہ ہو گیا مثلاً نوے فیصد عبادت گذار ہے اور دس فیصد گنبگار ہے کہ بھی بھی بدنظری کرے حرام گذار ہے اور دس فیصد گنبگار ہے کہ بھی بھی بانظری کرے حرام لذت بھی چکھ لیتا ہے۔ ابھی تو تیرا جرعہ عشق البی خاک آمیز ہے ہو کچھے اتنا مست کررہا ہے تو جس دن تو سو فیصد فرماں بردار ہو جائے گا اور اللہ کی محبت کا صاف پانی ملے گا اس دن خالص انوار ذکر سے تیری مستی کا کیا حال ہوگا اس کو الفاظ میں بیان نہیں کیا جاسکتا۔

## ایں چنیں اندوہ کافر را مباد دامن رحمت گرفتم داد داد

اپے گناہوں کی وجہ سے جو غم اس وقت مجھے ہے ایبا غم اے خدا کسی کافر کو بھی نہ طے۔ بس میں آپ کی رحمت کا دامن کرتا ہوں مجھ پر رحم کرد بیجئے۔ داد کے معنی یہاں داد و ہش کے ہیں یعنی ہمیں مغفرت و رحمت کی بخشش دے دیجئے، اپنا شاہی رحم ہم پر مبذول فرماد بیجئے ، اصول اور عدل سے ہم نا قابل معانی ہیں کیونکہ بارہا ہم توبہ توڑ کی ہیں البذا قانون اور ضابطے سے معانی ہیں کیونکہ بارہا ہم توبہ توڑ کی ہیں البذا قانون اور ضابطے سے

ہم آپ کی رحمت کے قابل نہیں لہذا آپ کے مراحم خروانہ سے رحم کی بھیک مانگتے ہیں جیسے سپریم کورٹ سے جب مجرم کو بھائی کا فیصلہ ہوجاتا ہے تو پھر وہ شاہ سے رحم کی ایپل کرتا ہے کیونکہ رحم اصول اور ضابطے اور قانون کا پابند نہیں ہوتا لہذا اے خدا آپ تو سلطان السلاطین ہیں ہم آپ سے رحم کی درخواست کرتے ہیں کہ سلطان السلاطین ہیں ہم آپ سے رحم کی درخواست کرتے ہیں کہ آپ ہمیں معاف فرماد ہجئے۔

کاش که مادر نه زادے مر مرا یا مرا شیرے بخوردے در چرا

اے کاش میری ماں نے مجھے جنا ہی نہ ہوتا اور باپ سے میرا فظفہ ہی نہ قرار پاتا یا میں شکم مادر ہی میں مرجاتا یعنی نہ میرا وجود ہوتا نہ میں گناہوں سے روسیاہ ہوتا یا جنگل کی کمی چراگاہ میں کوئی شیر ہی مجھے کھا جاتا تاکہ مجھے بید دن نہ دیکھنے پڑتے اور بید گناہ مجھ سے سرزد نہ ہوتے جن سے میں نے اپنے خالق اور مالک اور پالنے والے کی نافرمانی کی۔ اس سے زیادہ اور کیا اظہار ندامت ہوگا۔ مولانا کا کمال بلاغت دیکھئے کہ کیا پیارا عنوان اختیار فرمایا اور کس درد کے ساتھ اظہار ندامت فرمایا ہو۔

اے خدا آل کن کہ از تو می سزد کہ زہر سوراخ مارم می گزد

اے خدا آپ ہمارے ساتھ وہ معاملہ فرمایئے جو آپ کو لائق ہے ، ہم تو نالائق سے ، نالائق سے تو نالائقی ہی ہوگی کین آپ تو لا نُق ہیں، کریم ہیں آپ وہ معاملہ فرمائے جو آپ کی شان کرم کے لائق ہے بعنی ہم کو معاف فرماد بجئے کیونکہ نفس کو گناہوں کی غذا دے کر قوت پہنچانے ہے میرے بال بال کے ہر سوراخ سے نفس کا سانپ مجھے ڈس رہا ہے تعنی میری شامت عمل کے سب اور گناہوں کی کثرت سے نفس کی عادت اتنی خبیث ہو چکی ہے کہ میرے جم کے ہر بن موے نش کے بُرے بُرے نقاضے مجھے تنگ كررے ہيں۔ للذا جو لوگ يد سمجھتے ہيں كد گناہ كركے تسلى ہو جائے گی نہایت احمق اور گدھے ہیں کیونکہ گناہ کرنے سے تقاضے اور شدید ہوجاتے ہیں۔ ابھی تو ایک ہی سانی سے یالا پڑا ہے اگر گناہ نہ جھوڑا تو بدن میں جتنے بال ہیں ان کے ہر سوراخ سے نفس کا سانب بُرے بُرے تقاضوں کی صورت میں ڈے گا۔ اس کئے بزر گوں کی تقییحت مان لو کہ جلد سے جلد گناہ چھوڑدو اور دل سے توبہ کرلو ورنہ ہر گناہ کے ساتھ تقاضے بوصتے کیا جائیں گے۔جو لوگ گناہ کرتے ہیں ان سے پوچھ لو کہ گناہ کے بعد تقاضے ہمیشہ کے لئے ختم ہوجاتے ہیں یا تھوڑی در کے لئے کم ہوتے ہیں اور بعد میں پھر ایبا شدید تقاضا ہوتا ہے کہ دماغ صبیح نہیں رہتا ، یا گلوں کی طرح بے حس اور اندھا ہوجاتا ہے ، اسے احساس ہی تہیں ہوتا کہ

وہ کیا کررہا ہے اور کوئی اسے دیکھ رہا ہے یا نہیں۔ یہ جو گناہوں میں کپڑے جاتے ہیں بلکہ است کپڑے جاتے ہیں بلکہ است مسلسل جرائم کرتے ہیں کہ نفسیاتی طور پر پاگل ہوجاتے ہیں جس کو جنون کہتے ہیں یہاں تک کہ برسر عام گناہ کرتے ہیں ، پھر نہ اپنی عزت کا خیال رہتا ہے نہ اپنی جان کا اور جوتے ، لات اور گھونے اور جیل خانہ اور آخر میں پھانسی کے سوا کچھ نہیں ماتا۔ یہ عذاب ہے دیل خانہ اور آخر میں پھانسی کے سوا کچھ نہیں ماتا۔ یہ عذاب ہے اللہ کو بھلا دینے کا۔ اللہ تعالی فرماتے ہیں :

#### وَ لَا تَكُولُوا كَالَّذِينَ نَسُوا اللَّهَ فَٱنْسُهُمْ ٱنْفُسَهُمْ

ان کی طرح نہ ہوجانا جنہوں نے اللہ کو بھلا دیا لیمی اللہ سے بے پروائی کی تو اس کے عذاب میں اللہ نے ان کو ان کی جانوں سے بے پروا کردیا کہ انہیں اپنی برائی بھلائی کی تمیز نہیں رہی۔ مثال کے طور پر دیکھ لیجئے کہ ہیروئن پینے والوں کو کیا ہو رہا ہے ، دیکھ رہا ہے کہ اگلا مر رہا ہے، ہیروئن کا انجام موت ہے گر پئے چلے جارہ ہیں یہاں تک کہ اپنا پیسہ ختم ہوگیا تو لوگوں کے ہاں چوریاں کررہے ہیں ، اپنی مال کے زیور نج رہے ہیں ، ابا کی گھڑی نج رہے ہیں اور ہیروئن خرید کر اپنے ہاتھوں سے موت خرید رہے ہیں۔ یہی جی افرانی کا عذاب کہ اللہ تعالی نے ان کو ان کی جانوں سے بی جانوں سے بی جانوں سے بی جانوں سے کہ نافوں سے کی دورا کردیا اور انہیں اسنے نفع و نقصان کی خبر نہیں رہی۔

# جان عملیں دارم و دل آہنیں ورنہ خوں گشتے دریں دردو چنیں

اے خدا میری جان پھر کی طرح اور دل لوہے کی طرح سخت ہے ورنہ ایسے شدید غم سے تو دل پھل کر خون ہوجاتا لیکن چونکہ گناہ کرتے کرتے دل سخت ہوگیا ہے اس لئے گناہوں کی ذلت و رسوائی کا بھی مجھ پر کوئی اثر نہیں یہاں تک کہ روتی ہے خلق میری خرابی کو دکھے کر

روی ہے میں کیم ہائے میری چھم تر نہیں روتا ہوں میں کہ ہائے میری چھم تر نہیں

یہ حاجی ایداداللہ صاحب مہاجر کی رحمۃ اللہ علیہ کا شعر ہے کہ خدا بچائے جس وقت کوئی رسوا ہوتا ہے تو مخلوق اس پر روتی ہے کہ آہ یہ فخص اپنی بدا عمالیوں کے سبب کس طرح رسوا ہورہا ہے اور لات اور گھونے کھا رہا ہے لیکن جو خود مبتلا ہے آہ اس پر کوئی اثر نہیں کیونکہ جس نے اللہ کو بھلا دیا اللہ نے اس کی جان کو اس سے بھلا دیا اور وہ اپنی جان کے نفع نقصان سے بے خبر ہوگیا۔ اس لئے کہتا ہوں کہ گناہوں کی عادت چھوڑ دو خصوصاً اس زمانہ میں بد نظری کو معمولی مت سمجھو کیونکہ یہ بد نظری کی مزل تک مت سمجھو کیونکہ یہ بد نظری کی مزل تک کہتا ہوں کہنے اور شرمگاہ محفوظ نہیں رہتی کیونکہ بد نظری سے حسن کا کہنا ہوں کی نقشہ دل میں اُتر جاتا ہے پھر اس کا خیال دل میں جم کر جنون ناک نقشہ دل میں اُتر جاتا ہے پھر اس کا خیال دل میں جم کر جنون ناک نقشہ دل میں اُتر جاتا ہے پھر اس کا خیال دل میں جم کر جنون

کی شکل اختیار کرلیتا ہے کہ یا تو پھر وہ اسے حاصل کرے گایا اس کا بدل حاصل کرے گا اور بدل کیا ہے ؟ جب نفس گرم ہوجاتا ہے تو بغیر منی کے اخراج کے اسے چین نہیں ملتا کیونکہ منی گرم ہو کر جب اینے متعقر سے آگے بوص جاتی ہے تو پھر واپس نہیں جاتی یعنی بک (BACK) نہیں ہوتی لہذایا تو یہ اس حسین کو حاصل کرے گا یا کسی دوسرے سے منہ کالا کرے گایا پھر جلق لگائے گا کیونکہ منی کا مزاج یہی ہے۔ ویکھو اللہ تعالی فرماتے ہیں کہ ماء دافق لیعنی کورتی ہوئی منی سے ہم نے انسان کو پیدا کیا۔ اس کئے اطباء لکھتے ہیں اگر منی تیلی ہوجائے تو نطفہ قرار نہیں یاتا۔ اس کئے جب انسان کودتی ہوئی منی سے پیدا ہوا تو اس کے اندر جو منی ہے اس کا مزاج بھی دافقانہ ہے لہذا اس کو گرم نہ ہونے دور شریعت نے نظر کو حرام اس لئے کردیا کہ بدنظری سے منی کا مزاج دافقانہ گرم ہوجائے گا، پرتم نے نہیں سکو کے یا تو حرام سے منہ کالا کروگے یا جلق سے اے نکالو گے۔ یہ بہت تجربہ کی بات بتارہا ہوں اس کا تعلق صرف علم سے نہیں ہے ، حکمت یونانی سے بھی ہے۔ اس لئے ایک نوجوان نے مجھے بتایا کہ ٹیلی ویزن دیکھنے ہے میرا مزاج اتنا گرم ہوجاتا تھا کہ میں ہاتھ سے گناہ کرلیتا تھا۔یہ بھی حرام ہے ، یہ ناکع الید لینی ہاتھ سے نکاح کرنے والا ہے۔ حضور صلی اللہ علیہ وسلم کی اس پر لعنت ہے جو ہاتھ سے منی نکالتا ہے اس کئے بد نظری سے بچو۔ بس

نفان ردی ٭ 💝 (۲۹۰) کی دوی

سبق ختم ہو گیا اب اس کو یاد کرو اور تنہائی میں اللہ سے مائلو۔ یہ اشعار دل کو بہت زم کردیتے ہیں ان کو صرف علم کے لئے نہیں بلکہ عمل کے لئے بہت را کردیتے ہیں ان کو صرف علم کے لئے نہیں بلکہ عمل کے لئے پڑھو اور زبانی یاد نہ ہوں تو ایسے ہی پڑھو۔ اس سے ان شاء اللہ گناہ چھوڑنے کی توفیق بھی ہوگی کیونکہ اس میں ایسے مضامین ہیں کہ جس سے ندامت پیدا ہوگی ، شر مندگی پیدا ہوگی اور نفس میں حیا آئے گی۔

## وفت ننگ آمد مرا و یک نفس بادشاهی کن مرا فریاد رس

الرفشاھ فر داچا گھ مولانا روی فرماتے ہیں کہ اب وقت نگ ہوچا ہے ، زندگی کے لمحات ختم ہورہ ہیں، اور میری روائی قریب ہے، اللہ کی طرف جانے کا وقت آگیا ہے بس اے خدا آپ کے پاس آنا ہے اور میرا حال اتنا ہُرا ہے لبذا اے فریاد سنے والے میری فریاد من لیجئے کہ میری کسی ایک سانس پر آپ رحم فرماد بجئے تاکہ میراکام بن جائے۔ اس زندگی ہی میں کرم کرد بجئ فرماد بجئے تاکہ میراکام کی جائے ہیں ہوسکتا ، پھر تو دارالعمل ختم ہوجائے گا لبذا اب زندگی کا کچھ مجروسہ نہیں کہ کس وقت بلاوا ہوجائے گا لبذا اب زندگی کا کچھ مجروسہ نہیں کہ کس وقت بلاوا ہوجائے اس لئے اے فریاد کو سننے والے میری زندگی کی سانس پر آب اپنا شاہی رحم فرماد بجئے ، ایک نگاہ کرم ڈال د بجئے کیونکہ میں آپ اپنا شاہی رحم فرماد بجئے ، ایک نگاہ کرم ڈال د بجئے کیونکہ میں

انتہائی نالائق ہوں ، قانون عدل سے تو بخشے جانے کا مستحق نہیں آپ کے فضل سلطانی اور مراحم خسروانہ ہی ہے میرا کام بن سکتا ہے لہذا آپ کے شاہی رخم کی بھیک مانگتا ہوں کیونکہ دنیا میں بھی جب کوئی مجرم عدالت عالیہ اور سیریم کورٹ سے بری نہیں ہوتا اور پیالی کا تھم ہوجاتا ہے تو مجرم سلطان مملکت سے رحم کی درخواست کرتا ہے اور اخباروں میں میہ خبر منظر عام پر آجاتی ہے کہ عدلیہ سے مایوس ہو کر مجرم نے سلطان وقت سے رحم کی ایل دائر کردی تو جب دنیا کے سلاطین عدلیہ سے بالاتر ہو کر مجر مین کو معاف کرنے كا اينا حق محفوظ ركھتے ہيں تو اے اللہ آپ تو سلطان السلاطين ، ا تحكم الحاكمين ، ارحم الراحمين بين آب اين مجر مول اور گنهگارول كو بخشے اور معاف کرنے کا حق سلطانی محفوظ رکھنے کے بدرجہ اولی اہل اور حق دار ہیں۔ البذا ہم مجر موں کو آپ کے رحم سلطانی ہی کا سہارا ے کہ میدان محشر میں ہمیں این مراحم خروانہ سے معاف فرماد یجئے کیونکہ عدل و انصاف کے تحت ہمارے اعمال ہماری مغفرت کے قابل نہیں ہیں۔

شاہ عبدالقادر صاحب رحمۃ اللہ علیہ جو شاہ ولی اللہ محدث دہلوی رحمۃ اللہ علیہ جو شاہ ولی اللہ محدث دہلوی رحمۃ اللہ علیہ کے مصنف ہیں اور تغییر موضح القرآن کے مصنف ہیں اور چودہ سال میں یہ تغییر لکھی اور جس پھر پر کہنی رکھ کر لکھتے تھے اس پھر پر نشان پڑگیا تھا ، اکثر روزے رکھتے تھے ، وہ اپنی اس تغییر اس پھر پر نشان پڑگیا تھا ، اکثر روزے رکھتے تھے ، وہ اپنی اس تغییر

میں تحریر فرماتے ہیں کہ اللہ تعالیٰ نے عرش اعظم کے سامنے تکھوایا ہے سَبَقَتْ دَخْمَتیٰ غُطَبِی میری رحمت اور میرے غضب کی دوڑ میں میری رحمت آگے بڑھ گئی اور اس کی وجہ تحریر فرمائی کہ اللہ نے عرش کے سامنے جو یہ جملہ تکھوایا ہے تو یہ از تبیل مراحم خسروانہ ہے بعنی شاہی رحم کے طور پر تکھوایا ہے کہ میرا شاہی رحم محفوظ ہے۔ اگر میرا بندہ قانون سے نہیں معاف ہوا تو میں اپنے شاہی رحم مے اس کو معاف کردوں گا۔

گر مرا ایں بار ستاری کنی توبه کردم من ز ہر ناکردنی

ار نشان فر البرا کا یہ شعر متنوی کے ایک قصہ کا ب جس میں ایک بادشاہ کے بال ایک مرد خادمہ بنا ہوا بادشاہ کی بیگات کو نہلاتا دھلاتا تھا۔ تھا مرد لیکن شکل و صورت عور توں کی کئی کی اس لئے عورت سمجھ کر اس کو بیگات کی خدمت پر مامور کردیا گیا لہذا وہ بیگات کے جسم پر تیل کی مالش کر تا اور اندر اندر اس کا نفس خوب مزے لیتا لیکن دل میں وہ اس گناہ کی عادت پر بہت نادم تھا۔ اس عادت کو چھوڑنا چاہتا تھا لیکن نہیں چھوڑ پاتا تھا۔ اور دعا بھی کرتا کہ اے اللہ مجھے اس بلاء سے نجات عطا فرما۔ ایک دن ایک جنگل میں جہاں وہ دعا کر رہا تھا کہ ایک اللہ والے اس کو مل گئے۔ اس نے رو رو کر اپنا سب حال کہا اور دعا کرائی۔ اس اللہ ان سے اس نے رو رو کر اپنا سب حال کہا اور دعا کرائی۔ اس اللہ

وائے کے باتھ دعا کے لئے اٹھ گئے اور اللہ نے ان کی دعا قبول فرمالی۔ لبندا محل میں ایک دن بادشاہ کی ایک بیگم کا بار گم ہو گیا اور پھر سب کی تلاشی شروع ہو گئی سے بھی قطار میں کھڑا ہوا تھا اور سوچ رہا تھا کہ ابھی جب میری باری آئے گی اور بادشاہ پر میرا مرد ہونا فلام ہوگا تو وہ کتوں سے میری بونیاں نچوادے گا۔ اس وقت اس بے بینی اور اضطراب میں اس نے اللہ تعالیٰ سے سے دعا کی ۔

### گر مرا ایں بار ستاری کنی

اے اللہ اگر اس مرتبہ آپ میرا عیب چھپادیں تعنی میرا گناہ ظاہر نہ ہونے دیں تو

### توبه کردم من زہرنا کردنی

میں اپنی ہر نالا نقتی سے توبہ کرتا ہوں اور وعدہ کرتا ہوں کہ آئندہ کبھی یہ نالا نقتی نہیں کروں گا ، بس اس دفعہ میرا عیب چھپالیجئے ، آئندہ میں کبھی آپ کو ناراض نہیں کروں گا۔

مولانا فرماتے ہیں کہ جب اس کی باری قریب آگئی اور صرف ایک دو خادمائیں رہ گئیں تو یہ ہے ہوش ہو گیا۔ اس طالت میں اللہ تعالیٰ نے اس کو ہوش آیا تو تعالیٰ نے اس کو ہوش آیا تو بار مل چکا تھا۔ تمام بگھات نے اس سے معافی ما گئی کہ جاری وجہ سے آپ کو تکایف ہوئی لیکن اس نے اب ان کی خدمت سے معذوری

ظاہر کی کہ یہ کام اب میرے بس کا نہیں کیونکہ اس کے منہ کو اللہ کی محبت کا مزہ لگ چکا تھا اور دل میں اللہ کا وہ خوف حاصل ہو چکا تھا جو بندہ کے اور گناہوں کے درمیان حائل ہوجاتا ہے گویا اس وقت بزبان حال وہ اس شعر کا مصداق تھا ہے

توبہ ام بپذیر ایں بار دگر تابہ بندم بہر توبہ صد کمر

اے اللہ آپ میری توبہ کو دوسری بار پھر قبول فرمالیج یعنی فلست توبہ کا جو میں نے جرم کیا اس کو ایک بار پھر معاف فرماد بجئ تاکہ اس توبہ پر استقامت کے لئے میں خوب مضبوطی ہے کمر باندھ لوں یعنی بہت مضبوط عزم کرلوں اور نہایت ہمت سے نفس کو پکنے کے اور گناہ کے لئے اور آب کو خوش کرنے کے فاطر گناہ سے بیخ کا غم اٹھانے کے لئے اور آپ کو خوش کرنے کی خاطر گناہ سے بیخ کا غم اٹھانے کے لئے ایک کمر نہیں سو کمر باندھ کر تیار رہوں۔ یہ مبالغہ ہے اور محاورہ بھی ہے جیے کہتے ہیں کہ میں سوجان سے آپ پر فدا ہوں حالا کلہ پاس تو ایک بی جان ہے لیکن اس سوجان سے مراد مبالغہ ہے کہ اگر سو جان ہو تو فدا جان ہے لیکن اس سے مراد مبالغہ ہے کہ اگر سو جان ہو تو فدا



کردوں۔ ای طرح مولانا اللہ تعالیٰ کے حضور میں انتہائی خوشامہ و لجاجت سے عرض کررہے ہیں کہ اے اللہ اس بار پھر مجھے معاف کرد بجئے میں سو کمر باندھ کر توبہ پر قائم رہوں گا اور دوبارہ فکست توبہ کا جرم نہیں کروں گا۔



المان دى المعلى المان المعلى المان المعلى المان المعلى المان المعلى المعلى المعلى المعلى المعلى المعلى المعلى

هر دور معن دستماچهات و در در در بند بعد ۱۸ در در مثاری در بند بعد ماری در مثال ۲۱ اکتوبر راوی، بروز بند بعد نماز مثا بمقام خانقاه الدادیه اشر نیه محفن اتبال ۲ کراچی

يَا اللهى سَكَرَتُ اَبْصَارُنَا فَاعْفُ عَنَا اَثْقَلَتُ اَوْزَارُنَا

> يًا خَفِيًّا قَدْ مَلَأْتَ الْخَافِقَيْنِ قَدْ عَلَوْتَ فَوْقَ نُوْرِ الْمَشْرِقَيْن

اے وہ ذات جو مخفی ہے گر مشرق سے مغرب تک جس کے انوار کھلے ہوئے ہیں لینی اے اللہ آپ تو پوشیدہ ہیں گر آپ نے

مشرق سے مغرب تک اپنی نشانیاں کچھیلا دیں اور اپنی آیات و انوار و تجلیات سے مشرق و مغرب کو مجردیا ۔ خافقین کہتے ہیں مشرق و مغرب کو مجردیا ۔ خافقین کہتے ہیں مشرق مغرب کو اور دونوں مصوں پر بعنی مشرق کے دونوں مصوں پر جہاں سے موسم گرما اور موسم سرما میں سورج طلوع ہوتا ہے آپ کا نور خائق اور خائق اور خالب ہے بعنی سورج کی روشنی آپ کے نور کے سامنے کچھ حقیقت نہیں رکھتی۔ پورے اُفق پر آپ کا نور بلند اور آپ کی تجلیات غالب آگئیں کیونکہ سورج آپ کے سامنے کیا حقیقت رکھتا ہے کہ وہ مخلوق ہے آپ خالق ہیں ، آپ قدیم ہیں وہ حادث ہے ، آپ باتی ہیں وہ فانی ہے ۔

چه نببت خاک را با عالم پاک

پس اے وہ ذات جو نگاہوں سے مخفی ہے آپ نے خافقین (مشرق و مغرب) کو اپنی آیات و نشانیوں سے بجر دیا اور سورج اور چاند اور ان گنت عظیم القامت سیارے اور دوسری بے شار نشانیاں سارے عالم میں بھیر دیں اور آپ کی تجلیات نور مشرقین پر غالب آگئیں یعنی سورج کی روشنی آپ کے سامنے بے حقیقت اور کالعدم ہے۔

أَنْتَ سِرِّ كَاشِفُ أَسْوَادِنَا أَنْتَ فَـجُرٌ مُفْجِرُ أَنْهَادِنَا اے اللہ آپ خود راز بیں گر جارے رازوں کو ظاہر کرنے والے بیں اور آپ مثل صبح کی روشن کے عیاں بیں اور سارے عالم کے دریاؤں کو جاری و روال کرنے والے بیں۔

يَا خَفِيَّ الذَّاتِ مَحْسُوْسَ الْعَطَا أَنْتَ كَالْمَاءِ وَ نَحْنُ كَالرَّحَا

آپ کی ذات تو مخفی ہے گر آپ کی عطا و الطاف و انعامات طاہر و محسوس بیں بعنی ہم اپنی آئکھوں سے دکھ رہے ہیں کہ سورج اور چاند ، زبین و آسان سمندر اور پہاڑ وغیرہ ہماری پرورش میں لگے ہوئے ہیں لیکن خود آپ پوشیدہ ہیں۔

آپ مثل پانی کے ہیں اور ہم مثل پن چکی یا رھٹ کے ہیں کہ جن کے چلے کا سبب پانی ہے لیکن پانی نظر نہیں آتا اور چکی اور رھٹ دکھائی ہمی دیتا ہے اور اس کی آواز بھی سائی دیتی ہے یعنی سبب مخفی اور مسبب ظاہر ہے۔ اس طرح اے اللہ آپ مخفی ہیں اور آپ کی مخلوقات اور مخلوق پر آپ کی عطا و انعامات ظاہر ہیں جو آپ کے وجود پر دلالت کرتے ہیں۔

أَنْتَ كَالرَّيْحِ وَ نَحْنُ كَالْغُبَـارِ يُخْتَفَى الرِّيْحُ وَ غَبْرَاهُ جَهَارُ اے خدا آپ مثل ہوا کے ہیں اور ہم مثل گرد و غبار ہیں کہ ہوا تو مخفی ہے اور اس کا غبار ظاہر ہے یعنی گرد و غبار تو اُڑتا ہوا نظر آتا ہوا نظر آتا ہوا اس کو اُڑا رہی ہے وہ نظر نہیں آتی ای طرح ہاری ہستی ناچیز حق تعالیٰ کے وجود پر دلالت کرتی ہے۔ خواجہ صاحب فرماتے ہیں ۔

ناچیز میں گھر بھی میں بڑی چیز گر ہم دیتے ہیں کسی ہتی مطلق کی خبر ہم

اور اکبر اللہ آبادی کا شعر ہے \_

مری ہستی ہے خود شاہد وجود ذات باری کی دلیل ایسی ہے بیہ جو عمر بحر رد ہو نہیں سکتی

تو بهاری ما چو باغ سبر و خوش او نهال و آشکارا بخششش

اے خدا آپ مثل موسم بہار کے ہیں اور ہم مثل برے بھرے باغ کے ہیں کہ بہار تو نظر سے او جھل ہے لیکن اس کی بخش و عطا باغ پر بصورت سبزی و شادانی ظاہر ہے۔ ای طرح اے خدا آپ نگاہوں سے مخفی ہیں لیکن آپ کی عطا و بخشش اور الطاف و عنایات ہم پر اور جملہ مخلو قات پر ہر وقت ظاہر ہیں جو آپ کے وجود پر دلالت کرنے والے ہیں۔



تو جو جانی ما مثال دست و پا قبض و بسط دست از جال شد روا

اے اللہ آپ مثل روح کے ہیں اور ہم مثل ہاتھ پاؤں کے ہیں اور ہم مثل ہاتھ پاؤں کے ہیں اور ہاتھ پاؤں کا قبض و بسط ( پھیلنا اور سکوڑنا) سب روح کی برکت ہی ہے ہے۔ اگر روح نہ ہو تو جسم حرکت نہیں کرسکتا لیکن جس طرح ہمارا جسم اور ہاتھ پاؤں حرکت کرتے ہوئے نظر آتے ہیں گر روح جس کی بدولت سے ہاتھ پاؤں متحرک ہیں نظر نہیں ہیں مگر روح جس کی بدولت سے ہاتھ پاؤں متحرک ہیں نظر نہیں آپ ہی ہے ہاری طرح اے اللہ آپ نگاہوں سے مخفی ہیں لیکن آپ ہی ہے ہماری جان قائم ہے۔ اس کو مولانا روی مثنوی میں ایک اور مقام پر فرماتے ہیں کہ

تن بجال جنبد نمی بنی تو جال لیک از جنبیدن تن جال بدال

یعنی جسم میں حرکت جان کے سبب سے ہے اور جان خمہیں نظر نہیں آتی لیکن جسم کی حرکت سے تم جان کے وجود پر دلیل قائم کرتے ہو اس طرح

جان ہا پیدا و پنہال جان جال جان ہے ، جم زندہ ہے جان سے اور جان زندہ ہے اے اللہ آپ سے ،

پس آپ ہاری جان کی بھی جان ہیں ، روح الارواح ہیں۔ پس ہاری ارواح کا ظاہری وجود آپ کے مخفی وجود پر دلالت کرتا ہے لیکن یہ قبل و قال اور ہارے براہین و دلائل و تمثیلات آپ کی شان کو بیان کرنے سے قاصر ہیں کیونکہ ہم محدود آپ غیر محدود ، ہم فانی و حادث آپ باتی و قدیم ، ہم سرایا عیب و ناپاک اور آپ کی ذات پاک اور ہر عیب سے منزہ سُہْحَانَ اللّٰهِ وَ تَعَالَى اللّٰهُ عُلُوًا ۔ گہیٹوا ۔

اے بلند از وہم و قال و قبلِ من خاک بر فرق من و تمثیل من

اے اللہ آپ بلند ہیں جارے وہم و گمان سے ، جارے قبل و
قال سے ، جارے دلیل و برہان سے کیونکہ آپ کی شان بیان کرنے
کے لئے کوئی خمثیل اور کوئی تشبیہ کا ئنات میں موجود نہیں۔ پس
خاک پڑے میرے سر پر اور میرے اس قبل و قال اور خمثیلات پر۔

تو چو عقلی ما مثال ایں زباں ایں زباں از عقل می یابد بیاں

آپ مثل عقل کے ہیں اور ہماری مثال زبان کی سی ہے یعنی عقل ہوں مثال زبان کی سی ہے یعنی عقل ہی کی برکت سے زبان طاہر ہے لیکن عقل ہی کی برکت سے زبان

بیان کرتی ہے ورنہ اگر کوئی پاگل ہوجائے تو سیح کلام پر قادر نہیں ہوسکتا۔ معلوم ہوا کہ ہر وجود ظاہری کے آثار و حرکات میں ایک باطنی وجود موجود ہے جو موثر اور محرک ہے ان آثار و حرکات کا ای طرح موجودات کے تمام آثار و حرکات کے لیں پردہ اے اللہ آپ می موثر اور محرک ہیں گیونکہ ہر حرکت کرنے والی شے کا کوئی حرکت دینے والل ہے اور ہر اثر کا کوئی موثر ہے جس طرح زبان کے وجود ظاہر کی سیح کلای عقل کے باطنی وجود پر دلالت کرتی ہے ای طرح کا کنات کا تمام ظاہری وجود ، مش و قمر ، زمین و آسان ، طرح کا کنات کا تمام ظاہری وجود ، مش و قمر ، زمین و آسان ، سیارے و نجوم ، سمندر اور پہاڑ وغیرہ اور ان کے آثار و حرکات میں موثر و محرک حقیقی تعالی شانہ کی ذات کار فرما ہے جس کے دلائل موثر و محرک حقیقی تعالی شانہ کی ذات کار فرما ہے جس کے دلائل موثل یہ تقابل رد ہیں۔

تو مثال شادی و ماخنده ایم که نتیجه شادی و فرخنده ایم

اے اللہ جس طرح خوشی دل میں مخفی ہوتی ہے اور ہنسی کبوں پر عیاں ہوتی ہے، ہنسی تو متیجہ ہے اس کا سبب خوشی ہے کیکن خوشی نظر نہیں آتی اور ہنسی دکھائی دیتی ہے اسی طرح اے اللہ ہمارا ظاہر آپ کے وجود مخفی کی دلالت کرتا ہے۔ ران دول کی دول ک

ها أَعِذُنِي خَالِقِي مِنْ شَرِّهِ لَا تُحَرِّمُنِي آنِلْ مِنْ بَرِّهِ

اے اللہ مجھے پناہ نصیب فرما اپنے اس بندے کے شر سے بعنی میرے ہی شر سے مجھے بچا لے کہ آپ میرے خالق ہیں اور مجھے محروم نہ فرما اس خیر سے جو آپ نے میرے اندر رکھی ہے۔ فَالْهُمَهَا فُجُوْرَهَا وَ تَقُولُهَا ۔ ہر بندہ کے اندر مادّہ فجور اور مادّہ تقویٰ یعنی خیر و شر کا مادہ اللہ نے رکھا ہے۔ ہمارے اندر جو خیر ہے عطا کردے اور جو شر ہے اس سے ہمیں بچالے۔

رَبِّ اَوْزِغْنِیٰ اَنِ اشْکُرْ مَا اَرٰی لَا تُعَقِّبُ حَسْرَةً لَیْ اِنْ مَّضٰی

اے رب جھے تو فیق عطا فرہا کہ میں شکر کروں ان نعمتوں کا جو میں دیکھے رہا ہوں اور جو چیزیں گذر گئیں یا جو نعمتیں ہاتھ سے نگل گئیں، دنیاوی نقصانات ہو گئے تو ان کی حسرت سے بھی بچا ، اپنی مرضی پر فدار ہنے کی تو فیق عطا فرما۔ احقر کا شعر ہے ۔

تیری مرضی پہ ہر آرزو ہو فدا اور دل میں بھی اس کی نہ حسرت رہے ۔

اور دل میں بھی اس کی نہ حسرت رہے ۔

اور دل میں بھی اس کی نہ حسرت رہے ۔

ساری دنیا ہی سے مجھ کو نفرت رہے بس ترے نام کی دل میں لذت رہے میرے دل میں ترا دردِ الفت رہے میری دنیائے الفت سلامت رہے بس مرے دل میں تیری محبت رہے زندگی میری پابندِ سنت رہے دندگی میری پابندِ سنت رہے

راه ده آلودگال را العجل در فرات عفو و عین مغتسل

اے خدا ہم لوگوں کو جو گناہوں میں آلودہ ہو چکے جلدی سے
اپنے دریائے عنو اور معافی کے عین مُغتسل کی راہ دکھا دیجئے تاکہ
اس میں نہا کر ہم سب لوگ پاک ہوجائیں جس طرح قیامت کے
دن جہنم سے نکالے ہوئے لوگ نہر حیات میں ڈال دئے جائیں گ
اور ان کے جسم سے جہنم کی سزا و عقوبت کے سب آثار ختم
ہوجائیں گے ای طرح اے خدا ہم لوگوں کو جو گناہوں کی آگ میں
جل رہے ہیں اپنے چشمہ 'رحمت میں عسل کا موقع دے دیجئے اور
دریائے توبہ میں غرق کردیجئے تاکہ ہمارے اوپر گناہوں کی ظلمت
اور بدنظری وغیرہ کی لعنت کے آثار نہ رہیں یعنی ہم گنہگاروں کو

توفیق توبہ دے دیجئے تاکہ آپ کے عفو و مغفرت کی بدولت ہم لوگ پاک صاف ہوجائیں اور ہمارے گناہوں کے آثارِ ظلمت انوار تقویٰ سے مبدل ہوجائیں۔

اور جس طرح حضرت ابوب علیہ السلام کے لئے آپ نے پانی کا چشمہ پیدا فرمایا تھا جس میں عسل کرنے سے ان کو صحت جسمانی حاصل ہوئی تھی ای طرح ہمارے باطن کے عسل صحت کا سامان فرماد ہے یعنی استغفار و توبہ اور گربیہ و زاری کی توفیق عطا فرما کر اپنے غیر محدود دریائے عفو اور معافی کے عینِ مُغتسل میں غرق فرماد ہے تاکہ ہم لوگ گناہوں سے یاک ہوجائیں۔

تاکه عسل آرند زان جرم دراز در صف باکان روند اندر نماز

اے خدا آپ توفیق توبہ عطا فرمادیں تاکہ آپ کے مجرم اور گنہگار بندے جو ایک عمر دراز سے گناہوں میں مبتلا ہیں آپ ک دریائے عنو میں نہا دھو کر پاک صاف ہوجائیں اور پاک بندوں ک صف میں نماز میں شامل ہوجائیں۔ نماز سے مراد پنج وقتہ نماز بھی ہے کہ جو نیک ہوجائے گا وہ نماز تو پڑھے گا ہی لیکن دوسرا مطلب سے کہ جو نیک ہوجائے گا وہ نماز تو پڑھے گا ہی لیکن دوسرا مطلب سے بھی ہے کہ وہ دوام حضور اور قرب خاص نصیب ہوجائے جو اولیاء صدیقین کو عطا ہوتا ہے۔ مولانا دوسری جگہ فرماتے ہیں ،



مولانا ہی کے شعر سے ان کے شعر کی شرح ہور ہی ہے کہ پنجگال آمد نماز رہ نموں عاشقال راہم صلوٰۃ دائموں

پنج وقتہ نماز عام امت کے لئے ہے لیکن جو اللہ کے عاشق بندے ہیں وہ ہر وقت نماز میں ہیں یعنی ان کو ہر وقت حضور حق حاصل ہے۔ وہ کئی وقت بھی اللہ سے غافل نہیں ہوتے۔ جتنا وہ نماز میں مقرب ہوتے ہیں اتنا ہی فارج نماز میں بھی مقرب ہوتے ہیں، جتنا وہ مجد میں بافدا ہوتے ہیں اتنا ہی بازاروں میں بھی بافدا ہوتے ہیں اتنا ہی بازاروں میں بھی بافدا ہوتے ہیں۔ ان کو ہر وقت دوام حضور مع الحق حاصل ہوتا ہے۔ مولانا کا مطلب سے ہے کہ اے اللہ ہمیں یقین اولیاء صدیقین عطا فرمادے کہ ہم ایک لمحہ کے لئے بھی آپ کو نہ بھولیں اور ہمارا ایمانِ عقلی موروثی استدلالی ایمانِ ذوقی حالی وجدانی سے تبدیل ہوجائے۔

اندرین صف ہا ز اندازہ بروں غرق کان نور نحن الصاد قول

اے اللہ آپ کے خاص بندوں کی وہ صف جو اولیاء صدیقین کی ہے اندازے سے اور تعداد سے باہر ہے۔ یعنی لا تعداد گروہ اولیاء اللہ

نوان دولی ۱۹۷۰ (شرنامها جدونی) ۱۹۹۰ (شرنامها جدونی)

آپ نے پیدا فرمایا ہے جو نور صدق و صفا میں غرق ہیں ، ہمیں ہمی اس نور میں غرق کرد بجئے لیعنی ان اولیاء صدیقین میں ہم کو بھی شامل کرد بجئے۔ مراد یہ ہے کہ ہمیں بھی کونوا مع الصادقین کا شرف عطا فرمائے کیونکہ صادقین ہی متقین ہیں اور متقین ہی اولیاء اللہ ہیں لقولہ تعالیٰ اِنْ اَوْلِیاءُ ہُ اِلّا الْمُتَّقُونَ۔ مضرین اور ہمارے اللہ ہیں لقولہ تعالیٰ اِنْ اَوْلِیاءُ ہُ اِلّا الْمُتَّقُونَ۔ مضرین اور ہمارے اکابر کونوا مع الصادقین کا ترجمہ کونوا مع المتقین کیوں کرتے ایں گئے کہ قرآن پاک کی ایک آیت کی تفیر دوسری آیت کی تفیر دوسری آیت

#### أوللتك الذين صدقوا و أوللتك هم المتقون

معلوم ہوا کہ صادقون اور حقون کلیان متساویان ہیں ہر صادق متی اور ہر متی صادق ہے۔ دونوں میں نسبت تساوی ہے۔ پس اے اللہ اولیاء صدیقین کا گروہ لا تعداد بے اندازہ اور ان گنت آپ نے پیدا فرمایا ہے ان کے نور صدق و تقوی میں ہم کو بھی غرق کرد بجئے اور ہما کو بھی اہل صدق و صفا بناد بجئے یعنی جو صدق و صفا میں آپ کے ساتھ با وفا ہیں ان اولیاء کی صف میں ہم کو بھی شامل فرماد بجئے۔ مارتھ با وفا ہیں ان اولیاء کی صف میں ہم کو بھی شامل فرماد بجئے۔ مارتی الور اہل صدق اس کو کہتے ہیں جو اللہ تعالیٰ کے عہد و پیان میں صادق الوعد اور صادق العہد ہو یہاں تک کہ جان دے دے گر اللہ کو ناراض نہ کرے اور جو اللہ کی راہ میں جان دینے سے گریز کرتا ہے کو ناراض نہ کرے اور جو اللہ کی راہ میں جان دینے کو مجاہدہ کے غم

ے بچانے کے لئے گناہ کرتا ہے کہ جہاں تقاضا ہوا نفس کی بات مان لی تو یہ مخص صادق نہیں ہے ، اللہ کے ساتھ باوفا نہیں ہے بلکہ عملاً منافق ہے بعنی منافقوں جیسے کام کرتا ہے اگرچہ مومن ہے لیکن اس کے ایمان کا چراغ انتہائی ضعیف اور شمثماتا ہوا ہے کہ گویا صرف زبان پر ایمان ہے۔ اگر قلب میں ایمان کامل ہوتا تو لاکھوں تقاضوں کے باوجود یہ گناہ نہ کرتا۔ جس کو ہر وقت یہ استحضار ہو کہ اللہ تعالی مجھے دکھے رہے ہیں وہ کیسے گناہ کرسکتا ہے ، وہ گناہوں کو اور صنا بچھونا نہیں بناسکتا ، اس کو چین نہیں آئے گا جب تک تو ہہ و گریہ و زاری سے اللہ کو راضی نہ کرلے۔

لین اے ہمارے رب ہمارا کیا حال ہے کہ گناہ کرکے ہم ڈکار بھی نہیں ریگئی کہ ہم کتے بڑے نہیں لیتے اور ہمارے کان پر جوں بھی نہیں ریگئی کہ ہم کتے بڑے مالک کو ناراض کررہے ہیں۔ ہمارا ایمان ایبا ہے جیبا گروندے کا درخت کہ ایک جھٹکا مارو اور جڑ سمیت اُکھاڑ لو۔ ذرا سی کوئی حسین شکل سامنے آئی اور گناہ کا ذرا سا تقاضا ہوا اور ہم اپنا ایمان فروخت کردیتے ہیں ، اللہ کو چھوڑ کر ان مرنے والوں پر مرنے لگتے ہیں حالانکہ مرنے والے کو چاہئے کہ نہ مرنے والے پر مرے ، اس خالانکہ مرے والے کو چاہئے کہ نہ مرنے والے پر مرے ، اس خالانکہ مرے ہو گی و قیوم ہے ، ہمیشہ سے زندہ ہے اور ہمیشہ زندہ رہے گا۔

اور اپنی خستہ حالی اور بے حیائی پر ہمیں شرم بھی تہیں آتی۔

ایک کتے کو شرم آگئ تھی۔ حضرت حکیم الامت تھانوی رحمۃ اللہ علیہ کے ملفوظات میں ہے کہ ایک کالاکتا ایک بزرگ کی مجلس کے یاس بیٹھا رہتا تھا۔ کچھ ون کے لئے غائب ہوگیا تو شخ نے کہا کہ بھئی آج کل وہ کلوا کتا نہیں آرہا ہے۔ مریدوں کا بھی عجیب مزاج ہوتا ہے کہ اینے شخ کو خوش کرنے کے لئے بے قرار و مجنوں ہو جاتے ہیں۔ وہ سب تلاش میں لگ گئے۔ معلوم ہوا کہ آج کل وہ کی کتیا کے پیچھے پھر رہا ہے۔ مریدین اس کو پکڑ کر لے آئے اور سے کو بتایا کہ آج کل یہ ایک کتیا کے چکر میں ہے۔ شیخ نے کہا کہ نالائق تو ہاری مجلس میں بھی آتا ہے ، رات دن اللہ کا تذکرہ سنتا ہے ، کچے شرم نہیں آئی کہ ایک کتیا کے چکر میں آکر تو نے میری مجلس حچور دی۔ بس وہ کتا فوراً اُٹھا اور ایک نالی میں منہ ڈال کر مر کیا۔ اہل اللہ کی صحبت کا اثر جانوروں پر بھی پڑتا ہے۔ عيم الامت فرماتے ہيں كه آه ايك كتے كو شرم آگئ مر آج بم انسانوں کو حیا نہیں کہ کس بے شرمی اور ڈھٹائی سے اللہ کی نافرمانی كرتے ہيں۔ اللہ تعالى مم سب كو نعمت حيا عطا فرمائے كيونكه حياكى وجہ سے انسان بہت سے گناہوں سے فی جاتا ہے۔ ہر گناہ کے لئے بے حیائی لازم ہے۔ اس کئے خواجہ صاحب فرماتے ہیں کہ جو لوگ اجهام پرسی ، حسن پرسی ، غیر الله پرسی میں مبتلا ہیں یہ انتہائی دناء ت و پستی اور بے حیائی کا شکار ہیں ۔ فرماتے ہیں \_

ارے یہ کیا ظلم کررہا ہے کہ مرنے والوں پہ مررہا ہے جو دم حینوں کا بجر رہا ہے بلند ذوق نظر نہیں ہے

لوگ کہتے ہیں کہ بے پردگی و فحاشی کے سبب حینوں نے ناک میں دم کررکھا ہے۔ میں کہتا ہوں کہ تم ان کی دُم میں ناک کیوں لگاتے ہو۔اگر تقویٰ سے رہو ، نظر کی حفاظت کرو تو لاکھوں حسین شہر میں پھر رہے ہوں تو پھرا کریں بھی تمہارا ناک میں دم نہیں ہوگا۔ بلکہ حینوں سے نظر بچانے میں جتنا مجاہدہ شدید ہوگا اتنا ہی مشاہدہ بھی تو قوی ہوگا۔ اس کے بال بال اور رواں رواں میں حلاوت ایمانی کے دریا رواں ہوجائیں گے کیونکہ نظر کی حفاظت پر حلاوت ایمانی موعود ہے۔

اس لئے مرنے والوں کو چاہئے کہ نہ مرنے والے پر مریں ،
اورنہ مرنے والا صرف اللہ ہے ، جو زندہ حقیق ہے ، ہمیشہ سے ہو اور ہمیشہ رہے گا اور اگر مرنے والا مرنے والے پر مرا تو مردہ مثبت مردہ میزان میں ڈبل مردہ ہوجائے گا اور جیتے جی مرجائے گا کیونکہ ان مرنے والوں سے جدائی لازمی ہے ، وصل دوام ناممکن ہے ، اس لئے ان مر ف والوں سے جدائی لازمی ہے ، وصل دوام ناممکن ہے ، اس کے ان سے دل لگانے کا انجام جنون اور پاگل پن ہے کیونکہ وہ فائی مجبوب اگر نہ ملا تو اس کے فراق میں پاگل ہوگا یا اگر مرگیا تو موت کے غم میں پاگل ہوجائے گا۔ مجنوں جو پاگل ہوا لیلی کی جدائی سے یاگل ہوا لیلی کی جدائی سے یاگل ہوا ایلی کی جدائی سے یاگل ہوا دیلی کی جدائی سے یاگل ہوا ایلی کی جدائی سے یاگل ہوا ۔ اللہ کے عاشق اس لئے یاگل نہیں ہوتے کہ مولی سے یاگل ہوا۔ اللہ کے عاشق اس لئے یاگل نہیں ہوتے کہ مولی سے یاگل ہوا۔ اللہ کے عاشق اس لئے یاگل نہیں ہوتے کہ مولی سے یاگل ہوا۔ اللہ کے عاشق اس لئے یاگل نہیں ہوتے کہ مولی سے

المجی جدائی نہیں ہے اور یہ طاقت خدائی مخلوق کے پاس نہیں ہے کہ ہر وقت ساتھ رہے۔ اللہ تعالی سے بھی جدائی نہیں ہوتی لہذا اللہ تعالیٰ کے عاشقین غم فراق میں مبتلا نہیں ہوتے۔ اپنے گناہوں سے ہم خود اللہ سے دور ہوکر غم فراق میں مبتلا ہوجاتے ہیں ، نافرمانی سے اللہ سے دوری ہوتی ہے لیکن استغفار و توبہ سے پھر وہ اپنے مولی کو حاصل کرلیتے ہیں ، ان کی دوری حضوری میں تبدیل ہوجاتی مولی کو حاصل کرلیتے ہیں ، ان کی دوری حضوری میں تبدیل ہوجاتی ہوجاتی فرماتے ہیں

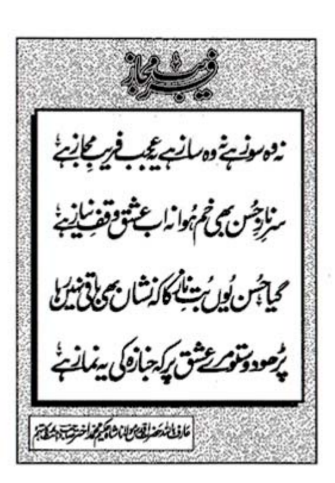
#### وَهُـوَ مَعَـكُمْ آينَـمَا كُنْتُمْ

ہوں گے۔ لہذا سوائے خدا کے کوئی ہر وقت ساتھ نہیں رہ سکتا کیونکہ ان کا کوئی مثل نہیں ،ان کی رحمت کے سامنے اباکی رحمت كيا چيز ہے ، مارا ايك بى ربا ہے اور لا مثل له ہے باقى سب مرنے والے بیں البذا مرنے والے کو جائے کہ اس می و قیوم پر فدا ہو تاکہ وہ زندہ حقیقی ہم مرنے والوں کو ، حادث و فائی کو سنجالے رہے۔ زندگی میں بھی اور مرنے کے بعد بھی جتنے مراحل ہیں اللہ کا ساتھ بی جارا بیرہ یار کرے گا۔ وہ زندگی میں بیرا یار کرنے والا ہے ، خاتمہ کے وقت ایمان پر موت دینے والا وہی ہے ، قبر کے عذاب سے بچانے والا وہی ہے، عالم برزخ میں بھی ساتھ دینے والا وہی ہے ، میدان محشر میں بخشنے والا تبھی وہی ہے اور جنت میں اپنا دیدار كرانے والا تھى وہى ہے كہ اس كے ديدار كے وقت جنتى جنت كو اور جنت کی نعمتوں کو بھول جائیں گے۔ ہمارے مالک نے کہاں ہمارا ساتھ جھوڑا ہے ، کوئی مرحلہ اور کوئی مقام ایسا نہیں ہے جہاں اللہ تعالی نے کہا ہو کہ یہاں ہم تمہارے ساتھ نہیں رہیں گے۔ لہذا محبت کے قابل صرف ہمارا مولی ہے۔ پھر ایسے مولی کو چھوڑ کر کہاں جاتے ہو۔

لہذا مولانا رومی فرماتے ہیں کہ اے اللہ ہمارے سینے تو اس قابل نہیں ہیں لیکن ہماری نظر اپنے سینوں پر نہیں ہے آپ کے کرم ، آپ کی رحمت اور آپ کی عطا پر ہے ، بدون استحقاق ، بدون



صلاحیت محض اپنے کرم سے ہمیں صف اولیاء صدیقین میں شامل فرمالیجئے تاکہ زندگی میں بھی ہمیں آپ کی معیت خاصہ حاصل ہواور گناہ کرکے ہم بھی آپ سے دور نہ ہوں ، اور مرنے کے بعد بھی آپ سے دور نہ ہوں ، اور مرنے کے بعد بھی آپ کے کرم سے مشرف ہوں جو آپ کے اولیاء کا نصیبہ ہے۔



فلان رئ ٭ 🚙 ﴿ رَمْنَ بِالْدِينَ ﴾ 🚙 ﴿ رَمْنَ بِالْدِينَ ﴾

هر دس هشاچات روهی ۱۲ رفع الثانی تااماره مطابق ۲۹ اکتوبر راووره بروز منگل بعد نماز عشا بمقام خانقاه الدادیه اشرایه محشن اقبال ۲ کراچی

من زدستان و زکر دل چنال مات گشتم که نماندم از نشال

ار شاہ فی ساچا گھ مولانا رومی فرماتے ہیں کہ میں نیکی و بدی کے دونوں افتیارات سے اپنے نفس کے مر و فریب کے ہتھوں مات کھا گیا یعنی میرے نفس نے مجھے اس طرح مار ڈالا کہ میرے اندر دین کا نام و نثان باتی نہیں رہا ہے

ہیں کہ از تفظیع ما یک تار ماند مصر بودیم و یکے دیوار ماند

اپ لباس دین کو گناہوں کی قینجی سے ہم نے اس بُری طرح کانا ہے کہ اب صرف ایک تار باتی رہ گیا ہے اور ہم دین کا ایک شہر سے ، گناہ کی تباہ کاریوں سے اب صرف ایک دیوار رہ گئے ہیں۔ اور آہ اب تو وہ ایک دیوار بھی نہیں رہی اور وہ ایک تار بھی نہیں رہا اور وہ ایک تار بھی نہیں رہا اور ہم نظر نہیں رہا گئے ،کہ ہمارے ظاہر و باطن پر دین کے آثار بھی نظر نہیں



آتے۔ ہم کو دکیے کر کوئی سمجھ بھی نہیں سکنا کہ یہ مسلمان ہیں۔ من کہ باشم چرخ باصد کاروبار زیں سمیں فریاد کرد از اختیار

میری کیا حقیقت ہے جبکہ آسان اتنا عظیم الخلقت اور عظیم الثان ہونے کے باوجود کہ سینکڑوں نظام سمسی و قمری اور بے شار سیارات و کواکب و نجوم کا حامل ہے اس امتحانِ اختیار سے ڈر کر آپ سے فریاد کر چکا ہے جبیا کہ اللہ تعالیٰ نے ارشاد فرمایا کہ:

وَ إِذْ عَرَضْنَا الْاَمَانَةَ عَلَى السَّمُواتِ وَالْاَرْضِ وَالْحِبَالِ فَابَيْنَ اَنْ يَحْمِلْنَهَا وَ اَشْفَقْنَ مِنْهَا وَ حَمَلَهَا الْإِنْسَانُ إِنَّهُ كَانَ ظَلُوماً جَهُولاً

جب آسان اور زمین پر ہم نے بار شریعت کو پیش کیا تو بوجہ ضعف و بجن اور خوف عدم مخل سے اس کو اٹھانے سے انکار کیا یعنی مارے در کے پناہ مانگی کہ اے اللہ ہم شریعت کا بار نہیں اٹھا سکتے کیونکہ نیکی اور بدی دونوں کے اختیار سے بیہ خطرہ ہے کہ نیکی کے اختیار کو ہم استعال نہ کریں اور بدی کے اختیار کو استعال کرکے زیرِ عتاب آجائیں تو یہ دنیا پھر ہمارے لئے کمیںگاہ اور جائے انتقام ہوجائے گی لیکن حضرت انسان نے اس بار کو اٹھالیا اور یہ بار اٹھانا بوجہ اس

فطرت محبت کے تھا جو اللہ تعالیٰ نے اس کے خمیر میں الست بوبکم فرماکر ودیعت فرمادی تھی۔ میراشعر ہے ارض و سا سے غم جو اٹھایا نہ جا سکا وہ غم تمہارا دل ہے ہمارا لئے ہوئے

اور خواجہ صاحب فرماتے ہیں \_

کہیں کون و مکال میں جو نہ رکھی جا سکی اے دل غضب دیکھا وہ چنگاری مری مٹی میں شامل کی

زمین و آسان جو بار شریعت اٹھانے سے ڈر گئے اس کی وجہ یہ مقی کہ ان میں عشق نہ تھا اور انسان میں چونکہ مادّ و عشق پنہاں تھا اس لئے اس نے یہ بوجھ اٹھالیا کیونکہ جو عاشق ہوتا ہے اس کو تو محبوب کا اشارہ چاہئے کہ محبوب کیا چاہتا ہے ۔ اس لئے اپن طاقت سے زیادہ بار اٹھا لیتا ہے۔

مرقاۃ شرح مشکوۃ میں ہے کہ ایک آدمی غلاف کعبہ پکڑ کر کہہ رہا تھا کہ اے اللہ آپ کا بار امانت اٹھانے پر بطور دشنام محبت کے آپ نے میرا لقب ظلوماً جھولاً رکھا ہے کہ انسان بڑا ظالم اور جائل تھا تو اے اللہ میرے پاس ظلم اور جہل کے علاوہ کچھ نہیں ہے لہذا میں گناہوں کے ظلم اور معرفت سے جہل کی گھری لایا ہوں بس آپ مجھے معاف فرماد ہے۔

آہ عشق کی عجیب شان ہے کہ محبوب کی رضا کے لئے اپنی طاقت کی بھی پرواہ نہیں کرتا اور اس کے تھم پر لیک کہہ کر فورا یا بجولال دوڑ بڑتا ہے لیکن جب خطا ہوتی ہے تو اقرار خطا کر کے معانی مانگتا ہے اور خطانہ بھی ہو تو بھی عاشق کو محبوب سے معافی مانگنے میں مزہ آتا ہے۔ جیسے قصہ مشہور ہے کہ ایک بادشاہ نے این ایک عاشق خادم کو تھم دیا کہ دریا میں کود جا لیکن لباس گیلا نہ ہو ، خادم فوراً کود بڑا اور جب واپس آیا تو بادشاہ نے ڈانٹا کہ نالائق لباس کیوں گیلا کیا۔ خادم نے ہاتھ جوڑ کر کہا کہ حضور خطا ہو گئی۔ آہ! اس سے اللہ کی راہ کا ادب سیکھو کہ اللہ کی محبت سکھانے والے کا کتنا ادب کرنا چاہئے اور اللہ تعالیٰ جو ہارا خالق و مالک ہے ان کا ہم پر کیا حق ہے۔ ای کو خواجہ صاحب فرماتے ہیں کہ خطا تو در کنار عاشق تو صورت خطا بلکہ عدم خطا پر بھی معافی کا طلبگار ہوتا ہے اور خود کو مستحق سزا سمجھتا ہے۔ فرماتے ہیں \_

ممنون سزا ہوں مری ناکردہ خطائیں

مولانارومی فرماتے ہیں کہ عشق میں وہ جوش اور وہ کرامت ہے کہ

عشق ساید کوه را مانند ریگ عشق جوشد بح را مانند دیگ

عشق بوے بوے پہاڑوں کو پیس کر ریت بنادیتا ہے اور عشق

جوش دے کر سمندر کو دیگ کی طرح اُبال دیتا ہے۔ یہی جوش عشق تھا کہ محبوب حقیق تعالی شانہ کا ایما دیکھ کر انسان نے اپنی طاقت کو بھی نہ دیکھا اور آسان و زمین کو بھی نظر انداز کردیا کہ یہ آسان و زمین کو بھی نظر انداز کردیا کہ یہ آسان و زمین کا مزہ \_

محبت کے لئے کچھ خاص دل مخصوص ہوتے ہیں میں دوہ نغمہ ہے جو ہر ساز پر چھٹرا نہیں جاتا اور یہ کیا جانیں آپ کے نام کی لذت کا مزہ \_

از لب یارم شکر را چه خبر و زرخش شمس و قمر را چه خبر

یہ بھی مولانا ہی کا کلام ہے کہ میرے اللہ کے نام کی لذت اور مضاس کو یہ شکر کیا جانے اور میرے اللہ کے انوار و تجلیات کو یہ چاند اور سورج کیا جانیں اور میرے اللہ کی عظمت شان کے سامنے لعل و جواہر کیا چیز ہیں ۔

لعل و مروارید سنکش را مرید

کعبہ کی چو کھٹ میں جو پھر لگا ہوا ہے ساری دنیا کے تعل و جواہر اور کروڑوں کروڑوں روپے کے موتی سب اس پھر کے غلام ہیں۔

### کاے خداوند کریم بردبار دہ امانم زیں دوشاخہ اختیار

مولانا فرماتے ہیں کہ ہم کیا ہیں جب کہ آسان جیسی عظیم القامت مخلوق نے فریاد کی کہ اے خدا آپ کریم ہیں ، نااہلوں پر رحم کرنے والے ہیں ، خلیم ہیں ہم کو شریعت کے ان دوطرفہ اختیارات سے مان دیجئے کہ چاہیں تو ہم فرماں برداری کریں اور چاہیں تو نافرمانی کریں۔

جذب یک راہہ صراط متنقیم بہ ز دوراہہ تردّد اے کریم

اے خدا اگر اپنے جذب سے آپ ہمیں صراط متنقیم پر جمادیں بینی اپنی فرماں برداری والے راستہ پر ہمیں جذب فرمالیں تو آپ کے کھینچ ہوئے کو کون ظالم کھینچ سکتا ہے لہذا آپ کا صراط متنقیم کی طرف جذب کرلینا بہتر ہے ہمارے دو طرفہ راستوں کے اختیار سے کیونکہ نفس اپنی فطرت امارہ بالسوء کے سبب اختیار خیر و شر میں شرکی طرف جلد ماکل ہوجاتا ہے اور ہم ضعف ہمت اور ضعف ارادہ کی طرف جلد ماکل ہوجاتا ہے اور ہم ضعف ہمت اور ضعف ارادہ کے سبب اختیار بین الطریقین میں تردّد اور غم میں جتلا ہوجاتے ہیں کے سبب اختیار بین الطریقین میں تردّد اور غم میں جتلا ہوجاتے ہیں کہ اگر خدانخواستہ نفس سے مغلوب ہوگئے تو اللہ تعالیٰ کی ناراضگی

ے ذات و رسوائی کا سخت اندیشہ ہے لہذا اے کریم اس تردد بین الطريقين سے جميں نجات عطا فرمائي اور صراط متنقيم بر جذب فرما لیجئے کیونکہ جس کو آپ جذب فرمالیں وہ مجھی مر دود نہیں ہوتا اور سوء خاتمہ سے محفوظ ہوجاتا ہے۔ اس لئے اے اللہ ہم آپ سے جذب کی بھیک مانگتے ہیں کیونکہ شیطان سالک محض تھا ، مجذوب نہیں تھا ورنہ مر دود نہ ہوتا کیونکہ جب سے دنیا قائم ہے آپ کا تھینیا ہوا کوئی مخص بھی مردود نہیں ہوا۔ جتنے لوگ مردود ہوئے ہیں وہ سب سالک تھے، آپ کے جذب سے محروم تھے۔سالک کو بھی آخر میں جذب نصیب ہو تا ہے کیونکہ بغیر آپ کے جذب کے کوئی آپ كا غير محدود راسته طے نہيں كرسكتا۔ آپ خالق مقناطيس بيں آپ کے جذب کئے ہوئے کو کون آپ سے چین سکتا ہے۔ پس اے كريم صراط متنقيم كي طرف آپ كا جمين جذب كرلينا مارے ترود بین الطریقین اور اختیار بین الامرین کے عم سے بہتر ہے \_

> ذرهٔ سابی عنایت بهتر است صد بزارال کوشش طاعت پرست

آپ کی عنایت کا ایک ذرّہ ہماری ان ہزار کو مششوں اور طاعات سے بہتر ہے جو آپ کے زیر سامیر عنایت نہ ہوں۔ فغان رول 👐 👐 (تر تاموا جا دول 🔾 🛶 🛶 (تر تاموا جا دول

# زیں دو رہ گرچہ ہمہ مقصد توئی لیک خود جال کندن آمدایں دوئی

### فَٱلْهَمَهَا فُجُوْرَهَا وَ تَقُواهَا

آپ نے ہمارے اندر مادّہ فجور بھی رکھ دیا اور مادّہ تقویٰ بھی رکھ دیا اور آیت پاک میں فجور کو مقدم فرمایا کہ سے تقویٰ کا موقوف علیہ ہے یعنی فجور اور نافرمانی کے تقاضوں کو روکنے ہی سے تقویٰ پیدا ہوتا ہے جیسے موجودہ سائنس کی شخین ہے کہ مثبت اور منفی (positive اور Negative) ان دو تاروں سے بکل پیدا ہوتی ہے ای طرح اے اللہ آپ نے مادّہ فجور کا منفی تار اور تقویٰ کا مثبت تار ہمیں دے دیا تاکہ جب تمہارے اندر مادّہ فور کا جوش ہو تو ہمارے خوف سے اس پر عمل نہ کرو، نافرمانی کے فور کا جوش ہو تو ہمارے خوف سے اس پر عمل نہ کرو، نافرمانی کے فور کا جوش ہو تو ہمارے خوف سے اس پر عمل نہ کرو، نافرمانی کے

تقاضے پر عمل نہ کرنا یہی منفی تار ہے جس سے نور تقویٰ پیدا ہوتا ہے ، لا اللہ کی تحمیل سے الا اللہ نصیب ہوتا ہے، باطل خداؤں کو نکالنے سے اللہ دل میں متجلی ہوتا ہے۔ معلوم ہوا کہ مادّؤ فجور اور مادّؤ تقویٰ کی کشکش سے آپ ہی مقصود ہیں اور ان دو تاروں سے مادّؤ تقویٰ کی کشکش سے آپ ہی مقصود ہیں اور ان دو تاروں سے آپ اپنی محبت کا چراغ ہمارے دلوں میں روشن کرنا چاہتے ہیں تاکہ آپ ہی ہمارے مقصود بن جائیں اور ہمیں ولی اللہ بنالیں۔

لیکن خیر و شر یعنی مادّهٔ فجور اور مادّهٔ تقویل کی تحکیش اور مجاہدهٔ شاقه سے ہماری جان نکلی جارہی ہے ، ہم بے وم ہوئے جارہے ہیں یعنی سخت فتنہ و آزمائش میں مبتلا ہیں للغدا اے رب اپنے جذب سے آپ ہمیں اپنی طرف تھینچ لیجئے تاکہ افتیار بین الطریقین کی تشکش سے نجات حاصل ہو اور آپ کی راہ آسان ہوجائے۔

> زیں دو رہ گرچہ بجز تو عزم نیست لیک ہر گز رزم ہم چوں بزم نیست

خیر و شر کے ان دونوں راستوں کے مجاہدات کا مقصد اگرچہ آپ ہی کی طرف عزم و ارادہ کرنا ہے کہ بندے ہمت سے کام لے کر اپنے قلب میں آپ ہی کو مراد بنالیں اور آپ کے ولی بن جائیں ، ان کا عزم اور ان کا ارادہ آپ ہی کی طرف ہو اور اس میں جو مشکلات چیش آئیں ان کا مقابلہ کریں لیکن جنگ کا میدان بزم قرب

کے برابر کہاں ہوسکتا ہے یعنی نفس سے جو ہماری جنگ چال رہی ہے اس کا مزہ آپ کی اس برم قرب کے مشل کیے ہوسکتا ہے جہاں آپ کی شراب محبت کے جام و مینا چال رہے ہوں۔ مراد یہ ہے کہ ابتداء سلوک میں نفس کو خیر و شر کے انجذاب سے سخت مجاہدہ و ابتداء سلوک میں نفس کو خیر و شر کے انجذاب سے سخت مجاہدہ و مشکش چین آتی ہے ، شراور فجور کی طرف کشش ہوتی ہے تو مجاہدہ کرکے نفس کو روکتا ہے اور بہ تکلف اس کو خیر کے راستہ پر ڈالٹا کے ۔ تو مولانا دعا فرمارہ ہیں کہ اے اللہ اس مقام تلوین کو مقام حکمین و استقامت سے تبدیل فرماد یجئے تاکہ جمیں آپ کا قرب تام اور سرور دوام حاصل ہو۔

غالبی بر جاذباں اے مشتری شایدر درماندگاں را واخری

اے اللہ دنیا میں جتنے حسین ہمیں اپنی طرف تھینج رہے ہیں آپ سب پر غالب ہیں کیونکہ آپ ہمارے خریدار ہیں آپ نے قرآن یاک میں فرمایا ہے:

ان الله اشتری من المؤمنین انفسهم .....الخ احتر جامع عرض کرتا ہے کہ ۲۱ ذوقعدہ و ۱۳۲ ھ مطابق ۲۸ فروری و ۲۰۱۱ء کو حضرت مرشدی دامت برکاتهم نے اس آیت پاک کے متعلق ایک عجیب مضمون بیان فرمایا جو یہاں نقل کیا جاتا ہے۔

ارشاه فرمابیا که الله تعالی اس آیت میں فرات میں کہ اے ایمان والو اللہ نے تمہارے اس نفس کو خرید لیا ہے جو امارہ بالسوء ہے ، ہر وقت گناہوں کے تقاضے دل میں ڈالٹا رہتا ہ۔ اس اگر تم اس کے تقاضوں پر عمل نہ کرو تو ہم تم سے جنت کا سودا کرتے ہیں۔ ہر چیز کی ایک قیت اور ایک بدلہ ہوتا ہے۔ لنس امارہ کی بُری بُری خواہشات کے چھوڑنے کا ، خون آرزو کا اور بُرے تقاضوں یر عمل نہ کرنے کے عم اٹھانے کا صلہ بیہ ہے کہ اس غم کے بدلہ میں ہم تم کو جنت دیں گے، اور جنت بھی کیسی ؟ تفیر روح المعانى ميس ب التي لا عيب فيها جس ميس كوئي عيب اور تقص نہیں۔ تو جب اللہ تعالی نے ہم کو خرید لیا ہے اور ہم اس کریم مالک کے ہاتھوں کے ہوئے لوگ ہیں اور جب سودا بک جاتا ہے تو بکا ہوا مال دوبارہ بیجنا بین الاقوامی اصولوں پر مجرمانہ فعل ہے۔ البذا ہم اس مالک کے ہاتھوں کم ہوئے مال ہیں اور ہمارا معاوضہ جنت ہے تو پھر اگر کسی اور کے ہاتھ بکتے ہیں تو کتنے بڑے مجرم ہیں۔ جب ہم ب علے تو پھر ہمیں کیا حق ہے کہ ٹیڈیوں کے ہاتھوں بک جائیں، سینما، وی سی آر اور ڈش انٹینا ہے بک کر گندی گندی نافرمانیوں میں مبتلا ہوجائیں۔نفس کی پر ستش کرنا ہے گویا اپنے کو دوبارہ بیجنا ہے اور اینے کو اللہ کا مجرم بنانا ہے لہذا جو اللہ جارا خریدار ہے اور خریدار بھی کیا کہ جو ایک پھول کے بدلہ میں گلتال دیتا ہے ایسے کریم

مالک کے ہاتھ جب ہم بک چکے تو اب اس کی مرضی پر جینا اور اس کی مرضی پر مرنا ہے۔ احقر کے دو شعر خوشی پر ان کی جینا اور مرنا ہی محبت ہے نہ کچھ پروائے بدنائی نہ کچھ پروائے عالم ہے ہے روح بندگی بس ان کی مرضی پر فدا ہونا ہیں مقصود ہستی ہے یہی منشائے عالم ہے

ای کو مولانا رومی فرماتے ہیں کہ اے اللہ ہم عاجزوں اور پسماندوں کو خرید لیجئے ، اپنی طرف جذب فرمالیجئے پھر کون ہے جو ہمیں آپ سے چھین سکے۔

> زیں تردد عاقبت ما خیر باد اے خدا مرجان مارا کن تو شاد

الرفضان فرائي مولانا جلال الدين روى خدائے تعالىٰ ہے عرض كرتے ہيں كہ خير وشر كے درميان جو آپ نے ہم كو اختيار ديا ہے تو اس تردد بين الامرين يعنى نيكى اور گناہ كے تقاضوں كى كفكش كا انجام ہمارے لئے بہتر كرد بيخ يعنى ہمارى روح چاہتى ہے كہ ہم نيك كام كركے اللہ والے بن جائيں اور نفس گناہوں كا تقاضا كرتا ہے كہ وى س آر سينما ٹيليويزن اور تمام گندے كام كريں ۔ ان دونوں ميں ہميشہ كفكش رہتی ہے۔ پس اے اللہ آپ

نے مارا دو برچوں میں امتحان رکھا ہے ، ایک پرچہ ہے نیک کام کرنے کا اور دوسرا پرچہ ہے گناہ سے بچنا لیعنی ایک مثبت عبادت ہے اور دوسری منفی عبادت ہے۔ نماز روزہ حج و عمرہ ذکر و تلاوت بیہ مثبت عبادت ہے اور جب گناہ کا تقاضا ہو مثلاً کوئی نامرم عورت سامنے آجائے اس وقت نظر فیجی کرلینا یہ منفی عبادت ہے اور اللہ کا ولی وہی ہوتا ہے جو دونوں قتم کی عبادت کرتا ہے۔اکثر لوگ وظیفہ و تشہیح و نوا فل تو پڑھتے ہیں لیکن گناہ سے نہیں بیجتے اور روح و نفس کی تشکش میں نفس ان ہر غالب آجاتا ہے۔ اس کئے مولانا رومی عرض کرتے ہیں کہ اے اللہ اس جنگ میں جو نفس سے جیت گیا اور آپ کی نافرمانی حچبوڑ دی وہی اللہ والا ہوجاتا ہے اور جو ہار گیا وہ فاسق ہوجاتا ہے لہذا خیر و شر کی تشکش کے اس امتحان میں ہمیں یاس کردیجئے کہ ہم نیکی پر قائم رہیں اور گناہ سے بیخے رہیں۔ ایبا نہ ہو کہ ہم نیکی تو کرلیں اور گناہ نہ چھوڑیں بعنی آپ کو راضی کرنے کی فکر تو کریں اور آپ کی ناراضگی سے نہ بجیں تو بھی ہم ناکام ہوجائیں گے لہذا اس تردد اور خیر و شر کی جنگ میں جارا انجام بخیر کردیجئے اور ہمیں نفس کے مقابلہ میں جنا دیجئے بعنی اپنی مرضی پر جما کے رکھئے اور اپنی نارا ضکی سے بیا کے رکھئے اور گناہوں کے شدید تقاضوں پر غالب کرکے اے خدا آپ ہاری جان کو خوش کرد یجئے کیونکہ جان کو خوشی آپ کی عبادت اور فرمال برداری سے ملتی ہے

اور آپ کی نافرمانی سے روح مجھی خوش نہیں ہوتی۔ گناہ کرتے وقت جو مزہ آتا ہے وہ نفس دسمن کو آتا ہے ، روح اس وقت بے چین ہوتی ہے۔ ای لئے مومن کو گناہ کا پورا مزہ نہیں آتا ، اس کا دل کانیتا رہتا ہے کہ میں یہ کیا کررہا ہوں ، خدا دیکھ رہا ہے اور نفس کا مزہ ایا ہے جیے کسی کو نشہ یلا کر پٹائی کردی جائے تو نشہ میں یٹائی کا احساس نہیں ہوتا لیکن جب نشہ اترتا ہے اس وقت بے چینی کا ادراک ہوتا ہے کہ ہائے میں نے اللہ کو ناراض کردیا۔ اس بے چینی اور عذاب کا لغت و الفاظ احاطه نہیں کر سکتے۔ نفس کے نشہ ہے اللہ يناه مين ركھے۔ لبذا اے اللہ جاري عاقبت كو خير كرد يحك اور خاتمه ایمان پر فرماد بچئے تاکہ آپ ہم سے خوش ہوجائیں اور ہماری جان کو خوش کرد بیجے اور جان کب خوش ہوتی ہے؟ جب نفس کی اڑائی میں غالب آجاتی ہے جیسے پہلوان اس وقت خوش ہوتا ہے جب وحمن کو پچیاڑ دیتا ہے۔ پس نفس دشمن پر ہماری روح کو غالب کرد پجئے۔

یہاں میں ایک بات کہنا ہوں کہ مثنوی کو صرف لغت سے نہیں سمجھ کے ،مثنوی کو بغیر درد بجرے دل کے کوئی پڑھا بھی نہیں سکتا۔ مثنوی وہی پڑھا سکتا ہے جس نے اللہ والوں کی جو تیاں اٹھائی ہوں ، اللہ کے راستہ میں چلا ہو ، سینہ میں درد بجرا دل رکھتا ہو کیونکہ مولانا رومی نے مثنوی میں سلوک بیان کیا ہے۔ پس جس نے نشس سے جنگ نہیں لڑی اور نفس کا غلام ہے وہ کیا جانے مثنوی کو۔

هر در ها المتابعات و در ها المام ال

# اے کریم ذوالجلال مہربال دائم المعروف دارائے جہال

لار شکاھ فٹر ھاچیا گھ مولانا روی اللہ تعالیٰ سے عرض کرتے ہیں کہ اے خدا آپ کریم ہیں ، ذوالجلال ہیں مہربان ہیں اور کریم کے تین معنی ہیں:

الذی یتفضل علینا ہدون الاستحقاق والمنة جو ہم پر بغیر المیت کے ، باوجود ہاری نالا تعتی کے مہربانی کردے جیسے ایک بادشاہ نے ایخ خادم سے کہا کہ رمضانی مکسال می آیند رمضانی میرے پال کھیاں آرہی ہیں۔ اس نے جواب دیا کہ حضور ناکسال پیش کسال می آیند حضور ناکسال پیش کسال می آیند حضور نالائق لائق کے پاس آرہی ہیں۔ پس کریم حقیقی تو ہمارا اللہ ہے کہ بُرے اعمال سے ہمارا ظاہر بھی گندا اور ہمارا باطن بھی گندا کہ اندر پییٹاب پاخانہ بجرا ہوا ہے لیکن ہم جیسے نالا تقوں کو بھی این آرہی ہیں کرتے بلکہ تھم دے دیا کہ وضو کرلو این میرے حضور ہیں آجاؤ۔ای طرح باوجود ہماری باطنی گندگی یعنی اور میرے حضور ہیں آجاؤ۔ای طرح باوجود ہماری باطنی گندگی یعنی

گناہوں میں ملوث ہونے کے ہر سانس اور ہر لھے ہم پر انعامات کی بارش ہور ہی ہے۔ اور کریم کے دوسرے معنی ہیں:

الذى يتفضل علينا فوق ما نتمنى به يعنى جمارى تمناؤل سے زيادہ جم پر رحم كرنے والا كه اگر جم ايك بو عل شهد ما تكيں تو وہ دُھائى من كا مشك وے دے

> میرے کریم سے گر قطرہ کسی نے مانگا دریا بہادئے ہیں دُر بے بہا دیے ہیں

> > اور کریم کی تیسری تعریف ہے:

الذی لا یخاف نفاذ ما عندہ ایہا مہربانی کرنے والا جس کو اپنے خزانوں کے ختم ہونے کا اندیشہ نہ ہو۔

اور ذوالجلال کے معنی ہیں صاحب الاستغناء المطلق بینی سارے عالم سے بے نیاز اور والا کرام کے معنی صاحب الفیض العام جس کا فیض سارے عالم پر عام ہے۔ دنیا کے لوگ مستغنی تو ہوتے ہیں لیکن کسی کے دکھ درد میں کام نہیں آتے بس اپنے ہی طوے مائڈے میں مست ہوتے ہیں۔ لیکن اللہ تعالی نے ذوالجلال کے بعد والا کوام کا اسم نازل کردیا کہ اگرچہ میں سارے عالم سے مستغنی ہوں کہ سارے عالم سے مستغنی ہوں کہ سارے عالم پر میرا فیض عام ہے۔ میرے استغناء کی شان یہ ہے کہ

المستغنى عن كل احد والمحتاج اليه كل احد

کہ میں سارے عالم سے مستغنی ہوں اور سارا عالم میرا مختاج ہے لیکن اس کے باوجود میں اپنے بندوں سے غافل نہیں سارے عالم پر میری رحمت عام ہے۔

مولانا رومی اس کو فرماتے ہیں کہ اے اللہ باوجود ذوالحلال ہونے کے آپ دائم المعروف ہیں ، اتنے بڑے مہربان ہیں کہ اپنی گلوق پر ہمیشہ احمان کرنے والے ہیں۔ بھی ایبا نہیں ہوا کہ ہم سے ناراض ہوکر آپ نے سورج کو روک لیا ہوکہ ہم پر طلوع نہ ہو یا چاند کو روک لیا ہوکہ ہم پر طلوع نہ ہو یا گلوق پر دوک لیا ہو کہ ہمیں او قات نہ بتائے ، آپ کا نظام کرم ہمیشہ گلوق پر دائم ہے اور آپ ساری کا نئات کے مالک ہیں ، ساری کا نئات کے نظام کو سنجالے کا نئات کے نظام کو سنجالے ہوئے ہیں ، سارے عالم کو سنجالے ہوئے ہیں ، سارے عالم کو سنجالے ہوئے ہیں ، سارے عالم کو سنجالے ہوئے ہیں ۔

یا کریم العفو حی لم یزل یا کثیر الخیر شاہ بے بدل

اے اللہ آپ کویم العفو ہیں یعنی معاف کرنے میں نہایت کریم ہیں۔ آپ کے نبی رحمت صلی اللہ علیہ وسلم نے ہم کو سے بشارت دی کہ

> إِنَّ اللَّهَ عَنَّ وَ جَلَّ يَبْسُطُ يَدَهُ بِالَيْلِ لِيَتُوْبَ مُسِئُ النَّهَارِ وَ يَبْسُطُ يَدَهُ بِالنَّهَارِ لِيَتُوْبَ

#### مُسِئُ الَّيْلِ حَتَّى تَطْلُعَ الشَّمْسُ مِنْ مَغْرِبِهَا (مسلم-كتاب التوبة)

اللہ تعالیٰ کی رحمت رات مجر اپنے ہاتھ پھیلائے رہتی ہے کہ دن کا خطاکار رات کو توبہ کرلے اور دن مجر ہاتھ پھیلائے رہتی ہے کہ رات کا خطاکار دن میں توبہ کرلے۔ سجان اللہ! کیا رحمت ہے آپ کی بندوں پر کہ ایک کروڑ گناہ بھی اگر کوئی کرلے لیکن ندامت کا ایک آنبو بھی نکل آیا، دل میں ندامت پیدا ہوگئی کہ آہ میں نے کیا ایک آنبو بھی نکل آیا، دل میں ندامت پیدا ہوگئی کہ آہ میں نے کیا کیا تو ای وقت تمام گناہوں کو آپ معاف فرمادیتے ہیں، سو برس کا کافر جو رات دن کفر کررہا تھا، اگر کلمہ پڑھ لے تو ای وقت ولی اللہ ہوجاتا ہے۔

میرے شخ حضرت شاہ عبدالغی صاحب رحمۃ اللہ علیہ نے یہ واقعہ سنایا تھا کہ ایک ہندہ نوے برس تک اپنے بت کو صنم صنم پکار رہا تھا کہ ایک دن غلطی سے اس کے منہ سے صعر نکل گیا تو آواز آئی لبیك یا عبدی میرے بندے میں عاضر ہوں تو اس كافر نے ڈنڈا اشھایا اور سب بتوں کو توڑ دیا کہ نوے سال تک میں نے تہمیں پکارا اور تم نے کوئی جواب نہیں دیا اور آج غلطی سے مسلمانوں کے خدا کا ام نکل گیا تو فوراً جواب آگیا لبیك میرے بندے میں موجود ہوں۔ سان اللہ! تو عفو كرنے میں آپ بے حد كريم ہیں کہ نوے برس سے كافر كو بھی نہیں بھولتے اور ایک لحمہ میں معاف فرما كر اپنا پیارا

بنا کیتے ہیں۔

اور آپ حی لم یزل بین یعنی زندہ حقیقی بین کہ ہمیشہ سے زندہ بین اور ہمیشہ زندہ رہیں گے اور آپ کی حیات میں مجھی زوال نہیں آسکتا بلکہ ہر وقت آپ کی ایک نئی شان ہے کُلُ یَـوْم هُـوَ فِیٰ شَـاْنِ

علامہ آلوی روح المعانی میں اس آیت کی تفسیر میں فرماتے ہیں کہ یہاں یوم سے مراد وقت ہے ، دن مراد نہیں ہے

> اى في كل وقت من الاوقات و في كل لحظة من اللحظات و في كل لمحة من اللمحات

یعنی ہر وقت ، ہر لحظ ، ہر لحد آپ کی ایک نئی شان ہے۔ پس چونکہ
آپ زندہ حقیقی ہیں اس لئے آپ ہی محبوب حقیقی ہیں۔ آپ کے
علاوہ کوئی اس قابل نہیں کہ اس کو محبوب بنایا جائے گیونکہ اگر آپ
کے علاوہ کسی اور کو دل دیا تو ایک دن معلوم ہوا وہ مرگیا اور اس کا
جنازہ دفن ہورہا ہے اب کہال جاؤے اور کس کو دل کا سہارا بناؤے
گیونکہ جس کو سہارا بنایا تھا وہ تو مرگیا۔ اب کیا اس کی لاش سے چٹو
گے اور اگر چٹو کے تو تین دن کے بعد لاش سڑ جائے گی اور مردہ
جسم پھول کر پھٹ جائے گا ، پھر سب سے پہلے تم ہی اسے دفن
کروگے اور بدیو سے ناک بند کرکے وہاں سے بھاگوگے۔ لہذا کہال

فغان روکی کیسٹ (شریمناجات روی)

مرنے والول پر مر رہے ہو \_

ارے یہ کیا ظلم کررہا ہے کہ مرنے والوں پہ مررہا ہے جو دم حسینوں کا بھر رہا ہے بلند ذوق نظر نہیں ہے

میرا قطعہ ہے ۔

ان کے سر پر سفید بالوں کا ایک دن تم تماشہ دیکھو گے میر اس دن جنازہ الفت کا اینے ہاتھوں سے دفن کردوگے

تم بھی مرنے والے یہ دنیوی معثوق بھی مرنے والے البذا مرنے والے کو جاہئے کہ نہ مرنے والے پر مرے

> عشق با مرده نباشد پائیدار عشق را باحی و با قیوم دار

مرنے والوں سے عشق نہ کرو کہ یہ پائیدار نہیں ہوتا عشق اس زندہ حقیقی سے کرو جو ہمیشہ سے زندہ ہے اور ہمیشہ زندہ رہے گا، جس کو بھی موت نہیں آئے گی ،جو موت و زوال و فنا سے پاک ہے اس سے محبت کرو تو تم بھی زندہ جاوید ہوجاؤ گے۔ جنت میں وہ تمہیں حیات جاودانی عطا کرے گا۔ وہ ایبا زندہ حقیقی ہے جو ازل سے ہے

اور ابد تک رے گا اور حیاہ کل شی به موبداً برشے کی حیات ای ے قائم ہے اور وہ قیوم مجھی ہے بینی قائم بذاته و يقوم غيره بقدرته القاهره این ذات سے قائم بے اور این قدرت قاہرہ سے دوسروں کو قائم کئے ہوئے ہے اور کیونکہ اس کی ہر وقت ایک نئ شان بے لہذا اس کے عاشق مجمی ہر وقت ایک نئی شان میں رہے ہیں ، ہر لمحہ ان کو ایک نئ حیات عطا ہوتی ہے جس کا دنیوی عشاق تصور مجی نہیں کر سکتے کیونکہ مرنے والوں پر مرتے ہیں اور ان کے معاشیق و محابیب بر وقت علی معرض الزوال اور علی معرض الفناء بی لہذا ان کے عاشقوں کا عشق بھی ہر وقت علیٰ معوض الزوال ہے ، ہر وقت ان کا تبہم افسردگی ہے تبدیل ہورہا ہے ، میرا

> حسن فانی ہے عشق بھی فانی پیول مرجھاگئے ذرا کھل کے

لہذا دنیاوی عاشقوں کو دیکھو تو ان کے چہروں پر نحوست کے آثار نظر آتے ہیں اور ہر لمحہ ان کی پریشانی بڑھتی جاتی ہے کیونکہ \_ منظر آتے ہیں اور ہر لمحہ ان کی پریشانی بڑھتی جاتی ہے کیونکہ \_ ہتھوڑے دل پہ ہیں مغز دماغ میں کھونئے ہتاؤ عشق مجازی کے مزے کیا لوٹے ہتاؤ عشق مجازی کے مزے کیا لوٹے

اگلے مصرع میں مولانا روی فرماتے ہیں کہ اے اللہ آپ

کثیرالخیو ہیں ، کثیر الفضل ہیں کما قال تعالیٰ والله واسعٌ علیمٌ واسع کی تفیر روح المعانی میں ہے ہے ای کثیر الفضل لا یخاف نفاد ما عندہ جو بہت زبردست فضل والا ہے ، جس کو اپنے خزانوں کے ختم ہونے کا اندیشہ نہیں۔ اگر سارے عالم کو آپ ولی اللہ، قطب الاقطاب، غوث الاعظم بنادیں تو آپ کی رحمت میں ایک ذرّہ کی نہیں ہوگی کیونکہ آپ شاہ بے بدل ہیں یعنی ایسے شاہ ہیں جس کا کوئی بدل نہیں ۔ سجان اللہ! مولانا کیا لفظ لائے ہیں جو ترجمہ ہے کوئی بدل نہیں ۔ سجان اللہ! مولانا کیا لفظ لائے ہیں جو ترجمہ ہے ولم یکن له کفوا احد کا ۔ نکوہ تحت النفی ہے جو فائدہ عموم کو دیتا ہے کہ اس کا کوئی بدل اور مشل اور ہمسر نہیں ہے۔

اولم ایں جزر و مد از تو رسید ورنہ ساکن بود ایں بحر اے مجید

مولانا رومی بارگاہ خداوندی میں عرض کرتے ہیں کہ جب آپ نے ہم کو جسم دے کر اس دنیا میں بھیجا تو ہمارے نفس کے اندر مادّہ فجور بھی رکھ دیا فاَلْهَمَهَا فُجُوْرَهَا وَ تَقُولُهَا فِی بھی رکھ دیا فاَلْهَمَهَا فُجُوْرَهَا وَ تَقُولُهَا لِعَیٰ مادّہُ شر اور مادّہ خیر دونوں رکھ دے لہذا ہمارے قلب کے سمندر میں خواہشات کا جو مدو جزر یعنی جوار بھاٹا ہے وہ آپ کی طرف سے ہمارے امتحان کے لئے ہے ورنہ جب ہم عالم ارواح میں طرف سے ہمارے البحان میں خیا لہذا مادّہ فجور و تقوی کا البام بھی

ہارے نفوس میں نہیں ہوا تھا اس کئے خواہشات کا سمندر بھی ساکن تھا۔ اِس عالم میں خیر و شر کے مادّوں میں جو مد و جزر اور طغیانی و تلاظم ہے یہ ہمارا امتحان ہورہا ہے اور آیت یاک میں فجور کو تقوی پر مقدم فرما کر آپ نے بیہ بنا دیا کہ تقویٰ کا تحقق مادہ فجور پر موقوف ہے بس شرط میہ ہے کہ تقاضائے فجور پر عمل نہ کرو لعنی بُرے بُرے تقاضے ایندھن ہیں ان کو جلادو تو حمام تقوی روشن ہوجائے گا۔ اگر سے بُرے تقاضے نہ ہوتے تو تقویٰ کا ظہور کیے ہوتا اور کسے بینہ چلتا کہ یہ مخص متق ہے کیونکہ تقویٰ کی تعریف ہی یہ ہے کہ کف النفس عن الهوى جب دل ميں نافرماني اور كناه كا تقاضا پیدا ہو تو اللہ کے خوف ہے اس پر عمل نہ کرنا۔ اگر گناہ کے بُرے تقاضے ہی نہ ہوتے تو مجاہرہ بھی نہ ہوتا اور مجاہرہ نہ ہوتا تو تقویٰ کا وجود ہی نہیں ہو سکتا تھا۔ یہ دنیا امتحان کی جگہ ہے اور گناہوں کے تقاضے آخرت کے امتحان کے برہے ہیں۔ پس اگر یہ تقاضے نہ ہوتے تو کس پرچہ میں امتحان ہوتا اور جزا و سزاکس بات پر ہوتی۔

> ہم ازال جا کایں تردد دادیم بے تردد کن مراہم از کرم

جس مقام سے آپ نے ہم کو اس کشکش میں رکھا ہے یعنی آپ کی مشیت اور آپ کی قدرت نے ہم کو عالم امتحان میں بھیجا ہے اور جارا فجور اور تقویٰ کے دو طرفہ اختیارات میں امتحان ہورہا ہے ، ہم کو دونوں اختیار ہیں کہ چاہیں تو ہم سینما خانہ چلے جائیں اور چاہیں تو ہم سینما خانہ چلے جائیں اور چاہیں تو ہم سینما خانہ چلے جائیں اور چاہیں تو ہم ہیت اللہ اور مسجد چلے جائیں ، بندوں کو اختیار دے دیا کہ چاہ نیک کام کرلو چاہے براکام کرلو۔ اس تردد میں امتحان ہورہا ہے اور اپنے نفس کی خواہشات کی وجہ سے ہم تردد اور شک و شبہ میں مبتلا ہیں۔ پس اے خدا آپ اس تردد سے ہم کو نجات عطا فرمائے اور نفس پر ہم کو غالب کرد بجئے ، اپنے کرم سے بلا استحقاق ہم کو اس کشش کی زندگی سے نجات دے کر ہمارے نفس امارہ کو نفس مطمئنہ کرد بجئے نہیں سوائے آپ کی یاد کے ہمارا کہیں دل ہی نہ گے جیسے کہ مولانا دوی نے دعا کی ہے

جز بذکر خویش مشغولم مکن از کرم از عشق معزولم مکن

اے خدا اپنی مہربانی اور اپنے کرم سے سوائے اپنی یاد کے کہیں ہمارا دل نہ لگنے دیجے۔اپنے کرم کے صدقے میں اپنی مجت کے کاروبار سے یعنی اپنی عبادت و مناجات سے آپ ہم کو الگ نہ کیجئے۔ ہمارا دل ایما بنا دیجئے کہ آپ کے علاوہ اگر ہم کہیں دل لگانا بھی چاہیں تو نہ لگے۔اپنی ذات پاک کے ساتھ ہمارے قلب و جان کو چیکا دیجئے کہ ساری دنیا اگر ہمیں آپ سے الگ کرنا چاہے تو ہم الگ

نہ ہوں۔ یہ ہے بے تردد کرنا۔ اینے جذب سے الیا بنالیجئے کہ اس تشکش کی زندگی سے نجات عطا فرماد یجئے ، ہمارا دل ایک طرف تھینج ليجئے لیعنی مقام جذب عطا فرمائے۔ حضرت تھانوی رحمۃ اللہ علیہ فرماتے ہیں کہ جس سالک کو مقام جذب نصیب نہیں ہوا یعنی اگر اللہ نے اس کو نہیں تھینیا تو وہ ہر وقت خطرہ میں ہے ،کسی وقت بھی وہ مر دود ہو سکتا ہے۔ شیطان سالک تھا ، مجذوب نہ تھا ، ہزاروں برس عبادت کی تھی لیکن چونکہ اللہ نے اسے جذب نہیں کیا تھا لہذا وہ مر دود ہو گیا۔ ای لئے حکیم الامت نے فرمایا کہ اے سالکو! اگر جاہتے ہو کہ تم اللہ کے راستہ میں استقامت سے رہو اور تمہارا خاتمہ ایمان یر ہو تو خدائے تعالیٰ ہے جذب کی صفت مانگو کہ اے اللہ مجھے جذب کرکے اینا بنا کیجئے۔ مجذوب مجھی مردود نہیں ہوسکتا کیونکہ اللہ اس کو جذب کرتا ہے ، اس کو اپنا مقبول بناتا ہے جو ہمیشہ باوفا ہو تا ہے۔ ہم لوگ دوست بنانے میں غلطی کرجاتے ہیں کیونکہ ہمیں مستقبل کا علم نہیں ہے ۔ اس لئے ہم کسی کو دوست بنالیتے ہیں اور بعد میں وہ غداری کرجاتا ہے ، بے وفا ہوجاتا ہے کیکن اللہ تعالیٰ ای کو اپنا محبوب اور مقبول بناتا ہے جو مرتے دم تک باوفا ہوتا ہے۔ ایک بار حضرت تھانوی رحمة اللہ علیہ نے مولانا گنگوہی رحمة الله علیہ سے درخواست کی کہ حضرت دعا کرد بیجئے کہ اللہ تعالیٰ ہم کو رضاء دائمی عطا فرمائے تو حضرت نے فرمایا کہ رضاء دائمی مانگنے کی

ضرورت نہیں ہے کیونکہ جس سے خدا ایک دفعہ راضی ہوتا ہے پھر کھی ناراض نہیں ہوتا۔ اگر اس سے کبھی گناہ ہوجائے تو توفیق تو بہ دیتا ہے ، توفیق تو بہ خود علامت رضا ومہربانی ہے۔ وہ راضی ہی اس سے ہوتا ہے جو اس کے علم میں ہمیشہ باوفا ہوتا ہے۔ شیطان جب عبادت کرتا تھا اس وقت بھی مقبول نہ تھا ، جذب نصیب نہیں ہوا تھا اس لئے مردود ہوگیا۔ اس لئے مولانا گنگوہی نے فرمایا کہ مولانا اشرف علی یہ کہو کہ اے خدا ہم کو رضاء کامل عطا کردے دائی کی قید مت لگاؤ۔

### ابتلا یم می کنی آه الغیاث اے ذکور از ابتلایت چوں اناث

اے خدا آپ مجاہدات میں میرا امتحان کے رہے ہیں۔ آہ آپ کے فریاد ہے کہ ہم آپ کے امتحان کے قابل نہیں ، ہم نہایت کرور ، نہایت نالائق ہیں ، آپ کے امتحان میں ہمیں اپنے پاس ہونے کی اُمید نہیں کیونکہ بڑے بڑے مردانِ طریق اور مدعیانِ دین و تقویٰ اور تصنیف و تالیف و تقریر و تحریر میں کمال رکھنے والے جو اپنے کو کوہ ہمت و استقامت سمجھتے تھے جب امتحان کا وقت آیا تو مونث ثابت ہوئے یعنی گناہ میں مبتلا ہوگئے اور ان کا کوہ تقویٰ ریزہ ریزہ ہوگیا۔ اس لئے اے خدا ہم کمزور ہیں ، ہمارا امتحان نہ ریزہ ریزہ ہوگیا۔ اس لئے اے خدا ہم کمزور ہیں ، ہمارا امتحان نہ

کیجئے۔ ہم اس بلی کے مانند ہیں جو چوہا خوری سے توبہ کرکے ایک لاکھ حج کر آئے لیکن جب چوہا اس کے سامنے آئے گا تو اس کا سارا ج اور تقویٰ ختم ہوجائے گا۔ ہمارے نفس کی دیاسلائی پر مادّہ فجور اور گناہ کے تقاضوں کا مسالہ لگا ہوا ہے ، بس رگڑ کی دیر ہے ، اے اللہ آپ کا کرم ہے کہ اس میں رگر نہیں لگ ربی ہے لینی اسباب معصیت سے آپ نے دور رکھا ہے ورنہ اگر ذرا رگڑ لگی تو ایک دم آگ لگ جائے گی لہذا اے خدا گناہوں کا آتش فشال جو ہمارے اندر ہے اس کو اسباب معصیت کے قرب سے بچا ورنہ جارے دین و ایمان کی خیر تہیں ہے۔ اے خدا ہم نہایت کزور ، نہایت نالائق ہیں۔ آپ سے فریاد ہے کہ ہم امتحان کے قابل نہیں ہیں ، ہارا امتحان نہ کیجئے اور اپنی رحمت سے ہم کو عافیت کے ساتھ دین پر قائم 15

ای کے میں کہنا ہوں کہ اپنے نفس پر مجروسہ نہ کرو اور اسباب معصیت کے قریب نہ رہو چاہے کہیں بھی ہو چاہے خانقاہ ہو یا مدرسہ ہو، یہ نہ سوچو کہ ان مقدس جگہوں میں ہم نفس و شیطان سے محفوظ ہوگئے۔ جنہوں نے احتیاط نہ کی وہ خانقاہ کیا بیت اللہ میں بھی گناہ میں ملوث ہوگئے پھر ایسے ملکوں میں جیسے ری یو نمین ، فرانس ، برطانیہ وغیرہ جہاں ہے پردگی عام ہے اور ہر وقت مرد و عورت کا اختلاط رہنا ہے کتنی احتیاط کی ضرورت ہے اس کئے بھی کسی حسین

کے ساتھ تنہائی نہ ہونے دو ، خواہ لڑکا ہو یا لڑکی کیونکہ جہاں تنہائی ہوئی تو تیسرا وہاں شیطان موجود ہوا اور شیطان کا دعوی ہے جو کتابوں میں لکھا ہوا ہے کہ اگر ایک کمرہ میں خواجہ حسن بھری جیسا ولی اور رابعہ بھریہ جیسی ولیہ بھی تنہا ہوں تو دونوں کا منہ کالا کرادوں گا۔ اس لئے اللہ کے اہتلاء اور امتحان سے پناہ ماگو ، بہادر نہ بنو ورنہ سارا تقویٰ خاک میں مل جائے گا۔

تا بہ کے ایں ابتلاء یارب مکن مذہبے ام بخش ودہ مذہب مکن

اے اللہ کب تک ای آزمائش میں جتلا رہوں گا ، جلدی کرد یجئے اور اپنے جذب ہے جھے اپنا بنا لیجئے۔ اے میرے رب امتحان نہ لیجئے میرے اوپر رحم کرد یجئے اور اولیاء اللہ کو جو نسبت آپ دیتے ہیں وہ عطا کرد یجئے اور جذب کر کے ہمیں اپنی ذات پاک کے ساتھ چپکا لیجئے۔ دیکھو اگر ماں اپنے چھوٹے بچے کو اختیار دے دے کہ جہاں چاہے چلا جا تو وہ اغوا کرلیا جائے گا اور اگر ماں مگڑی ہوار اس کو اپنے سینہ سے چپکائے ہوئے ہوا کو اور اغوا کرنے والے کرور ہیں تو بچہ اغوا نہیں ہو سکتا ۔ اللہ تعالی سے بڑھ کر کون طاقت والا ہے۔ اگر حق تعالی ہماری حفاظت فرمالیں تو ساری دنیا کی گراہ کن ایجنسیاں اور سارے دنیا کے حسین اور حسینائیں ہمارے تھوگی کا

ایک بال بھی نہیں اُکھاڑ کے لہذا اے اللہ آپ ہمیں جذب کرکے صراط متنقیم پر ڈال دیجئے اور دس فدہب اختیار کرنے سے بچالیجئے یعنی ہمیں ایک فدہب تقوی والوں کا دے دیجئے ، دس فدہب نہیں کہ بھی مجد میں بیٹے ہیں اور بھی عور توں کو سڑکوں پر دیکے رہے ہیں ، بھی ملاوت کررہے ہیں اور بھی گانا من رہے ہیں ، یعنی ہماری تلوین و بے استقامتی کو حمکین و استقامت سے بدل دیجئے اور اللہ والوں کا تقوی ، اپنے اولیاء کا طریقہ دے دیجئے کہ ہم آپ پر جان فدا کرتے رہیں اور ہر وقت تقوی سے رہیں ، جب جی گھرائے تو فدا کرتے رہیں اور ہر وقت تقوی سے رہیں ، جب جی گھرائے تو فدا کرتے رہیں اور ہر وقت تقوی سے رہیں ، جب جی گھرائے تو فدا کرتے رہیں اور ہر وقت تقوی سے رہیں ، جب جی گھرائے تو فدا کرتے رہیں اور ہر وقت تقوی ہے رہیں ، جب جی گھرائے تو کیا کو یاد کرلیں

### ہر لھے حیات گذرا ہم نے آپ کے نام کی لذت کا سہارا لے کر

اوگ کہتے ہیں کہ ٹی وی دیکھنے سے ٹائم پاس ہوتا ہے۔ ارے ظالمو! 
ٹائم پاس نہیں ہوتا ٹائم فیل ہوتا ہے۔ اگر دل بہلانا ہے تو اللہ سے دل بہلاؤ۔ جب بھی دل گھبرائے وضو کرو، دو رکعات پڑھو، تنبیج 
لے کر درد بجرے دل سے ایک دفعہ اللہ کہو۔ دونوں جہان کی لذت اس کے نام پاک میں موجود ہے۔ کہاں جاتے ہو لیلی کا نمک تلاش کرنے ، ملاحت حسن لیلی کا خالق اللہ ہے جس نے لیلی کو بھیک دی کرنے ، ملاحت حسن لیلی کا خالق اللہ ہے جس نے لیلی کو بھیک دی تھی وہ اللہ جب دل میں معجلی ہوگا تو کروڑہا لیلاؤں سے تم بے نیاز

ہو جاؤگ۔ وہ کیلیٰ تو سڑنے گلنے والی تھی۔ وہ خالق ملاحت کیلیٰ اور خالق عشق مجنوں جب دل میں متحبتی ہوتا ہے تو پاکیزہ ملاحت کے کتنے غیر فانی سمندر ساتھ لاتا ہے اور عشق و محبت کے لامحدود طوفان و تلاظم ساتھ لاتا ہے، اس لطف کو دنیا والے کیا جانیں ، اس مزہ کو کیلیٰ مجنون کیا جانیں ، اس

## اشترے ام لاغر و ہم پشت رکیش ز اختیار ہم چو پالاں شکل خویش

ہم ایک لاغر کمزور اونٹ کی طرح ہیں جس کی پیٹھ زخمی ہو پھل کے اختیار کے پالان کی وجہ سے۔ گھوڑے اور اونٹ پر نمدہ بچھا کر ایک گدڑی ڈال دیتے ہیں اس کو پالان کہتے ہیں۔ مراد یہ ہے کہ افتیار خیر و شر کی کھکش سے ہماری جان مجاہدہ کیوجہ سے مثل اونٹ کی چیٹھ کے زخمی و پریشان ہو چکی ہے۔

ایں کڑاوہ گہ شود ایں سوگراں آں کڑاوہ گہہ شود آں سو کشاں

ہارے نفس کے اونٹ کا کجاوہ جس میں دو طرف مال ہوتا ہے کبھی ایک طرف کو گرتا ہے اور کبھی دوسری طرف کو جھک جاتا ہے یعنی کبھی خیر کا پلہ بھاری ہوجاتا ہے کبھی شر کا۔ اس لئے ہمارے فعان رول \*\*\* ﴿ رَبْرَا جَاءِ دُولُ ﴾

نفس کا حال میہ ہے کہ گھڑی میں اولیاء گھڑی میں بھوت ، مجھی ایک دم کیے ولی اللہ بن گئے اور مجھی ایک دم شیطان۔

بفکن از من حمل نا ہموار را
تا ہہ بینم روضۂ انوار را
تا ہہ بینم روضۂ انوار را
اے خداہم پر خیر و شرکا بوجھ ناہموار ہورہا ہے ، بھی خیر کا غلبہ ہوتا ہے تو بھی شر غالب ہوجاتا ہے لہذا اس ناہموار اور غیر متوازن بوجھ ہے ہم کو نجات دے دیجئے یعنی استقامت ، توازن اور اعتدال

عطا فرمائے تاکہ اس استفامت اور آپ کے دین پر قائم رہے کی برکت سے ہمیں انوار قرب الہید کے باغ ہی باغ نظر آئیں جیسا کہ

مولانا رومی نے ایک دوسرے شعر میں فرمایا ہے

گرز صورت بگذری اے دوستاں گلستاں ست گلستاں ست گلستاں

اے دوستو! اگر صورت پر سی سے تم باز آجاؤ تو تم کو اللہ کے قرب کے باغ ہی باغ نظر آئیں گے۔ اے دہندہ عقلہا فریاد اس تانخواہی تو نخواہد جیج کس

لار دشاھ فسر صابیا گھ مولانا جلال الدین رومی اللہ تعالیٰ ے فریاد کررہے ہیں کہ اے عقل دینے والے اور بندوں کی فریاد کو کینچنے والے! جب تک آپ نہیں چاہیں گے کوئی مخص کچھ نہیں چاہ سکتا۔ ہمارا چاہنا آپ کے چاہنے پر موقوف ہے

وَ مَا تَشَآءُ وْنَ إِلَّا أَنْ يَّشَآءَ اللَّهُ رَبُّ الْعَالَمِيْنَ

جب تک آپ کی مثیت نہیں ہوگی ہم آپ کو کیے چاہ سے ہیں۔
اس لئے آپ نے قرآن پاک میں اپی محبت کو مقدم فرمایا اپنے
بندوں کی محبت پر۔ یُجِئُھُمْ وَ یُجِئُونَهُ دلیل ہے کہ پہلے آپ بندوں
سے محبت فرماتے ہیں پھر آپ کی محبت کے فیفان سے بندے آپ
سے محبت کرتے ہیں۔ ان الله قدم محبته علی محبة عبادہ لیعلموا
انھم یحبون ربھم بفیضان محبة ربھم اس لئے اے اللہ ہم آپ
سے آپ کی محبت کریں گے تو

آپ کی محبت کے فیضان سے ہم لامحالہ آپ سے محبت کریں گے للذا جب تك آب كاكرم شامل نه مو كوئي هخص كسي نيكي اور خير كو جاہ مجھی نہیں سکتا۔ اس کئے خیر اور بھلائی اور نیکی کے ارادے ، عزائم رشد و تقوی اور گناہوں سے بینے کے خیالات سب آپ کے فضل و کرم کے تابع ہیں۔ آپ کے ارادہ پر مراد کا تخلف محال ہے لعنی آپ کوئی ارادہ فرمائیں اور وہ مراد کک نہ پنیجے اور وہ کام نہ ہو یہ محال اور ناممکن ہے اور آپ نہ جاہیں اور وہ کام ہوجائے یہ مجھی ناممکن اور محال ہے کیونکہ آپ کے ارادہ پر مراد کا ترتب لازی ہے لبذا اے اللہ اگر آپ ہارے نیک بننے کا ارادہ فرمالیں تو ہارا نیک اور منتی بن جانا لازم ہے اور اس کے خلاف ہونا محال ہے۔اگر نفس و شیطان اور دنیا تجر کی تمام گمراه کن ایجنسیاں مل کر تھی کو بہکائیں اور گناہوں میں مبتلا کرکے برباد کرنا جاہیں تو اس مخص کو ہر گز برباد نہیں کر سکتے جس پر اللہ تعالی کی حفاظت کا تالا لگ جائے۔ مولانا رومی فرماتے ہیں کہ اگر تھانہ والے صرف موم بتی لگا کر کسی تالہ کو سر بمہر کردیں جو اتنی کمزور ہوتی ہے کہ ایک جھٹکا مارو تو کھل جائے کیکن تھانہ کی مہر دیکھ کر بڑے بڑے ڈاکو کا نیتے ہیں تو اے اللہ جس یر آپ کی حفاظت کا تالا ہو تو نفس و شیطان کی کیا مجال ہے کہ اس سے گناہ کراسکیں۔ نفس بھی سمجھ جاتا ہے کہ اب میں گناہ نہیں كرسكتا كيونكه آب كي قدرت قاہرہ كا دُندا اے اينے سرير نظر آتا ر ناما بالدرول المحالية والمالية والمال

ہے۔ اگر گناہ کرنا بھی چاہے تو دل کو اس قدر بے چین کردیتے ہیں

کہ گناہ کرنے کے خیال سے دہ لرزہ براندام ہوجاتا ہے۔ اے اللہ
جس کو آپ اپنا بناتے ہیں اس کو گناہ سے مانوس نہیں ہونے دیتے ،

اس کے قلب کو گناہوں سے بیزار کردیتے ہیں اور وہ بھی سمجھ جاتا
ہے کہ ہے

دونوں جانب سے اشارے ہو چکے ہم تمہارے تم ہارے ہو چکے

اے اللہ جس کو آپ اپنا بنائیں اور جس کی حفاظت کا ارادہ فرمالیں وہ خود چاہے بھی تو اپنے کو ضائع نہیں کرسکتا ، گناہوں سے اپنا منہ کالا نہیں کرسکتا کے فیصلہ کرلیا ہے۔
اس لئے اے اللہ ہم آپ سے آپ کا جذب مانگتے ہیں کہ آج تک کوئی مجذوب مرتد اور مردود نہیں ہوا کیونکہ اللہ نے جس کو تھینے لیا وہ اللہ سے کیے بھاگ سکتا ہے۔ ورنہ اللہ تعالیٰ کے دائرۃ جذب اور اولہ حذب اور اللہ کی قدرت کا بجز اواطہ جذب سے نعوذ باللہ فرار لازم آتا ہے اور اللہ کی قدرت کا بجز لازم آتا ہے ہو محال اور ناممکن ہے۔ پس اے اللہ آپ ہمیں چاہ لازم آتا ہے جو محال اور ناممکن ہے۔ پس اے اللہ آپ ہمیں چاہ نے علاء کے دین ہونے کیونکہ اگر آپ نہ چاہیں تو کوئی کچھ نہیں چاہ سکتا۔ اس لئے علاء نے کہما ہے کہ جو محض مرتد ہونے بچنا چاہے لینی جو محفی چاہ کے میرا خاتمہ ایمان پر ہو اور میں مرتد نہ ہوں اور خدا کے دین سے کہ میرا خاتمہ ایمان پر ہو اور میں مرتد نہ ہوں اور خدا کے دین سے کہ میرا خاتمہ ایمان پر ہو اور میں مرتد نہ ہوں اور خدا کے دین سے کہ میرا خاتمہ ایمان پر ہو اور میں مرتد نہ ہوں اور خدا کے دین سے کہ میرا خاتمہ ایمان پر ہو اور میں مرتد نہ ہوں کوئی کے دین سے کہ میرا خاتمہ ایمان پر ہو اور میں مرتد نہ ہوں اور خدا کے دین سے کہ میرا خاتمہ ایمان پر ہو اور میں مرتد نہ ہوں اور خدا کے دین سے کہ میرا خاتمہ ایمان پر ہو اور میں مرتد نہ ہوں اور خدا کے دین سے

فرار اختیار نہ کروں اور ساری زندگی اللہ کی چوکھٹ پر قرار حاصل رہے اور نفس و شیطان کے چکر سے نی جاؤں اور اگر غیر اللہ سے دل لگانا بھی چاہوں تو دل ایبا بے چین ہوجائے جیے مچھلی پانی کے بغیر تڑینے گئی ہے ۔

درد فرقت سے مرا دل اس قدر بیتاب ہے جسے چین ریت میں اک مائی بے تاب ہے

یعنی بارہ بجے دوپہر کا وقت ہو ، چلچلاتی ہوئی دھوپ سے ریت گرم ہو اور ایک مجھلی کو نکال کر اس پہتی ہوئی ریت میں ڈال دو تو جو اس کی کیفیت ہوجائے کہ گناہوں کے ماحول میں اور غیر اللہ سے دل لگانے کے خیال سے ہی تزینا شروع کردوں اور میرے قلب کو اللہ تعالیٰ کے دریائے قرب سے اس درجہ انس پیدا ہوجائے کہ میں اللہ کو چھوڑ کر کسی غیر کے چکر میں درجہ انس پیدا ہوجائے کہ میں اللہ کو چھوڑ کر کسی غیر کے چکر میں نہ بڑوں۔

پس جو محض چاہے کہ اللہ کی دین پر قائم رہے اور نفس و شیطان کے مجھی چکر میں نہ آئے تو اس کو اللہ سے محبت مانگنی چاہئے کے وکلہ مرتد کے مقابلہ میں اللہ تعالیٰ نے فرمایا کہ ہم اہل محبت پیدا کریں گے دور وہ ہم سے محبت کریں گے اور وہ ہم سے محبت کریں گے

ہم یاد کریں گے وہ ہمیں یاد کریں گے میں میرے دل برباد کو آباد کریں گے برباد محبت کو نہ برباد کریں گے میرے دل ناشاد کو دہ شاد کریں گے

ای لئے مولانا اللہ تعالیٰ ہے مناجات کررہے ہیں کہ اے عقل عطا فرمانے والے اللہ اور ہماری فریاد اور دعاؤں کو سننے والے آپ ے فریاد ہے کہ آپ ہمیں جاہ لیں ، ہمیں اپنا بنانے کا ارادہ فرمالیں تو پھر ہاری عقل بھی صحیح کام اور صحیح فیصلہ کرے گی۔ پھر ہم اپنی زندگی کا بہترین زمانہ ، اپنا عالم شاب آپ کو پیش کریں گے تاکہ یہ جوانی ٹھکانے لگ جائے کیونکہ جو جوانی خدا پر فدا ہوئی وہ این تصحیح حق پر پہنچ گئی کیونکہ وہ جانتا ہے کہ میں جوانی اس پر فدا کررہا ہوں جس نے مجھے جوانی دی ہے۔ جوانی تو دے اللہ اور فدا کروں اس کو غیروں پر جو خود محتاج ہیں ، جو خود اینے شاب کے مالک نہیں وہ دوسروں کو کیا دے سکتے ہیں۔ اس کئے میں اینا زمانہ، عیش و نشاط اے خدا آپ یر فدا کر تا ہوں کیونکہ اگر آپ جوانی نہ دیتے اور بچین بی میں موت دے دیتے تو ہم قبرستان میں بغیر جوانی دیکھے ہوئے دفن ہوجاتے۔ تو آپ نے جب ہمیں جوانی عطا فرمائی تو آپ کی اس عطا کا حق میہ ہے کہ ہم اپنی جوانی کو باوفا بنا کر آپ پر فدا کردیں۔ مولانا فرماتے ہیں کہ اے اللہ آپ جو حاہتے ہیں وہی ہوتا ہے

یہاں تک کہ آپ کی مثیت سے ایس چیزوں کا ظہور ہوجاتا ہے جو عادة محال میں جیسے گلاب کے پھول کی جر میں بدبودار کھاد ہوتا ہے جس کے اجزاء تحلیل ہو کر اجزائے خاکی کے ساتھ مل کر جڑ سے گلاب کے درخت کے اندر داخل ہوجاتے ہیں لیکن اوپر گلاب کا خو شبودار پھول پیدا ہوتا ہے۔ یہ اللہ کی عطا اور کرم ہے ، کھاد کا کمال نہیں ہے۔ اگر کھاد کا کمال ہوتا تو چھولوں میں بدیو ہوتی ۔ اللہ تعالی و کھاتے ہیں کہ ہم ایسے قادر مطلق ہیں کہ حسی نجاست سے خوشبودار پھول پیدا کر سکتے ہیں لہذا اینے نفس کے گندے تقاضوں ے گھبر اؤ مت ، بس ان تقاضوں کو دبادو جیسے کھاد کو مٹی کے نیچے دبا دیتے ہیں ، اگر کھاد اوپر ہوگی تو درخت جل جائے گا۔ ای طرح تم بھی اپنی بری بری خواہشات یر کف النفس عن الھوای کی مٹی ڈال دو ، یعنی ان پر عمل نہ کرو تو اس سے ہم تمہارے دل میں تقوی کا گلاب پیدا کردیں گے اور کھاد جتنا بدبودار ہوتا ہے پھول اتنا بی خوشبودار پیدا ہوتا ہے۔ اس کئے کتنے بی شدید اور خبیث تقاضے ہوں ان سے مت گھبراؤ ، مجامدہ شدیدہ کی مٹی میں ان کو دبادو تقویٰ كا پھول اتنا ہى خوشبودار بيدا ہوگا۔ اى لئے بزرگوں نے فرمايا ہے كه جو جتنا زیادہ قوی الشہوۃ ہو تا ہے اتنا ہی زیادہ قوی النور ہو تا ہے کیونکہ شہوت کو روکنے میں اس کو مجاہرہ شدید ہوتا ہے تو اس کا مشاہرہ مجھی اتنا ہی زیادہ قوی ہو تا ہے، اس کا تقویٰ بھی اتنا ہی عظیم الشان ہو تا

ہے۔ گندے تقاضوں کی بدبودار کھاد سے (بشر طیکہ اس کو دبادو) تقویٰ کا خو شبودار پھول پیدا کرنا ہے حق تعالیٰ کی قدرت قاہرہ کا کمال ہے۔ اس کو مولانا رومی فرماتے ہیں ہے

> کیمیا داری که تبدیلش کنی گرچه جوئے خوں بود نیلش کنی

اے اللہ آپ کی قدرت قاہرہ دریائے خون کو دریائے نیل کر سکتی ہے۔ آپ کے پاس ایس کیمیا ہے کہ ہمارے اخلاق رذیلہ کو آپ اخلاق میدہ میں تبدیل فرمانکتے ہیں ، نجاست غلیظہ کو خوشبودار پھول بنا سکتے ہیں۔ اس کو اصغر گونڈوی نے فرمایا تھا ہے۔

جمال اس کا چھپائے گی کیا بہار چمن گلوں سے حچیپ نہ سکی جس کی بوئے پیراہن

اللہ کے جمال کو بھلا یہ دنیاوی پھول چھپا سکتے ہیں جن کے برگ و پیر بمن خود اللہ تعالیٰ کی خوشبو کے غماز ہیں۔ پھولوں میں یہ خوشبو کہاں سے آتی۔ یہ اللہ ہی کی تو دی ہوئی ہے۔

اور اگر بودے میں کھاد زیادہ ہوجائے تو بودے کے جلنے کا خطرہ ہوتا ہے کیونکہ کھاد میں گرمی زیادہ ہوتی ہے اس لئے اس میں پانی زیادہ ڈالنا پڑتا ہے اور پانی بہتا ہوا ہو کہ کھاد کی گرمی کو بہا کر لے

جائے، وہیں جمع نہ ہو ور نہ جڑ سڑ جائے گی۔ پھر جہاں یہ کھاد والا پانی بہتا ہوا جائے گا وہاں بھی ہریالی آجائے گی اور دوسرے پودے بھی ہرے بھرے ہوجائیں گے اور کھاد کی گری سے یہ پودا بھی نہ بطے گا اور ہرا بھرا ہوجائے گا۔ پس جس کے دل میں شہوت کی کھاد زیادہ ہو وہ ذکراللہ کے ماحول میں اور اہل اللہ کی صحبتوں کے انوار میں زیادہ رہے تاکہ اللہ کے نور کا پانی شہوت کی کھاد سے گذرتا رہے اور اس کی حرارت شخٹری ہوتی رہے جس سے ایمان کا در خت بھی ہرا بھرا ہوجائے گا اور جہاں جہاں وہ آپ نور جائے گا ہریالی ہوجائے گا اور جہاں جہاں وہ آپ نور جائے گا ہریالی ہوجائے گا بھی دوسروں کو بھی صاحبِ نبعت کرے گا ہریالی ہوجائے گا گا ور جائے گا ہریالی ہوجائے گا گا دور کو بھی صاحبِ نبعت کرے گا ۔۔

وہ دل جو تیری خاطر فریاد کررہا ہے اُجڑے ہوئے دلوں کو آباد کررہا ہے ہم طلب از تست وہم آل نیکوئی ماکئیم اول توئی آخر توئی

یہ ہم جو آپ کو چاہتے ہیں یہ اصل میں آپ کے چاہنے کا عکس ہے ہم کیا چاہتے آپ کو، آپ ہی ہمیں چاہتے ہیں ۔ وہی چاہتے ہیں میں کیا چاہتا ہوں مری طلب بھی انہیں کے کرم کا صدقہ ہے

قدم يه المحت نبين بين الحائ جات بين

ہم جو خدا کو ڈھونڈ رہے ہیں ہے ڈھونڈنا اس بات کی علامت ہے کہ اے خدا آپ ہم کو ڈھونڈ تا ہیں۔ جو بندہ خدائے تعالیٰ کو ڈھونڈ تا ہے بید دلیل ہے اس بات کی کہ خدائے تعالیٰ اس کو تلاش فرمارہے ہیں ، اسے اپنا بنانا چاہتے ہیں ہے

محبت دونوں عالم میں یہی جاکر پکار آئی جسے خود یار نے جاہا اسی کو یاد یار آئی

میری طلب بھی آپ کا فیض ہے ، آپ کا کرم ہے ۔ دنیا میں جتنے خیر ہیں سب آپ کی عطا ہیں کیونکہ نص قطعی ہے۔

> ما اصابك من حسنةٍ فمن الله و ما اصابك من سيئةٍ فمن نفسك

یعنی تم کو جتنی نیمیاں مل رہی ہیں خواہ جج ہو یا عمرہ ہو یا نماز ہو یا تلاوت ہو یہ سب اللہ کی عطا ہے و ما اصابك من سینہ فمن نفسك اور جتنے گناہ اور بُرائیاں کی ہیں یہ تمہارے نفس کی بدمعاشی اور شرارت ہے کیونکہ نفس اپنی ذات کے اعتبار سے امارہ بالسوء ہو اور الف لام السوء کا اسم جنس کا ہے یعنی وقت نزول قرآن سے لے کر گناہ کے جتنے انواع قیامت تک ایجاد ہوں گے سب اس السوء میں شامل ہیں کیونکہ جنس وہ کلی ہے جو انواع مختلف الحقائق رمشتل ہوتی ہے الا ما دحم رہی گر جس کو اللہ تعالی اپنی رحمت کا

سابی عطا فرمائیں گے وہ نفس کے شر سے محفوظ ہوجائے گا۔ یہ ہمارا اور آپ کا استثنی نہیں ہے ، یہ مخلوق کا استثنی نہیں ہے ، اللہ تعالی کا استثنی ہے اس لئے یہ بات بھینی ہے کہ جس کو اللہ تعالی اپ سابئا رحمت میں قبول فرمائے اس کو اس کا نفس بھی خراب نہیں کرسکتا کیونکہ اللہ تعالی کے استثنی کے سامنے نفس کی کیا حیثیت اور کیا حقیقت ہے۔ اور علامہ آلوی رحمۃ اللہ علیہ فرماتے ہیں الا ما رحم دبی میں جو ما ہے یہ مصدریہ ظرفیہ زمانیہ ہے لہذا ترجمہ ہوا ای فی وقت رحمۃ رہی یعنی جب تک تمہارے رب کی رحمت کا سابی رہے گا تمہارا نفس بھی تم کو برباد نہیں کرسکتا۔

لہذا مولانا رومی فرماتے ہیں کہ ہماری طلب اور نیکیوں کی توفیق اور نفس پر غلبہ سب آپ ہی کی طرف سے ہے، ہم کچھ بھی نہیں ہیں، آپ اول بھی ہیں آخر بھی ہیں یعنی ازل سے ابد تک آپ ہی کی ذات ہے ،ہم تو پہلے نہیں تھے پھر آپ کے پیدا کرنے سے موجود ہوئے لہذا ہم کیا اور ہماری حقیقت کیا۔

ہم تو گوئی ہم تو بشنوہم تو باش ماہمہ لاشیم با چندیں تراش

یا اللہ آپ ہی کہتے ہیں اور آپ ہی سنتے ہیں آپ ہی سب کچھ ہیں بعنی آپ ہی منظم ہیں ، آپ ہی سمج ہیں اور آپ ہی موجود میں اور ہم سب لاشیں ہیں۔ آپ نے مٹی کو تراش کر آنکھ ناک كان لكا كے ايك لاشے كو آپ نے شكى بناديا ، يہلے جم لاشے تھے ، پر آپ کی تخلیق سے اب شکی ہیں لیکن ایک دن پر لاشے ہو جائیں گے یعنی لاش ہو جائیں گے حقیقت میں سب کچھ اختیار آپ کا ہے۔ وجود آپ کا بی ہے ، ہمارا وجود فائی ہے اور اس قابل بھی نہیں کہ اس کو وجود کہا جائے جیسے سورج ستاروں سے کہہ سکتا ے کہ تمہارا وجود ہے گر مثل عدم کے ہے۔ ہماری ستیاں حق تعالیٰ کی ہستی کے فیضان سے ہیں ، ہاری ذات خود سے قائم نہیں بلکہ ہم حق تعالیٰ کے کرم سے اور ان کے فیضان صفت حی اور فیضان صفت تیوم سے قائم ہیں۔جس دن صفت کی اور صفت قیوم کے ظہور کو اللہ تعالی مٹا دیں گے اس دن آسان گریڑے گا، سورج اور جاند کر پڑیں گے اور قیامت قائم ہوجائے گی۔ محدثین نے لکھا ہے کہ اللہ کے ان دو ناموں حی اور قیوم سے سارا عالم قائم ہے۔ تو مولانا کا اشارہ یہی ہے کہ جمارا وجود کوئی حقیقت تہیں رکھتا ، جماری گویائی ، بینائی ، شنوائی سب آپ کی مدد سے ہے ورنہ حقیقتا گویائی آپ کی گویائی ہے ، شنوائی آپ کی شنوائی ہے ، وجود آپ کا وجود ہے کہ ازل سے ابد تک ہے۔ آپ قدیم ہیں ، غیر فانی ہیں ، قادر مطلق بیں ، ہم حادث اور فانی ہیں ، ضعیف ہیں لہذا ہارا بولنا کوئی بولنا ہے ، ہارا سننا کوئی سننا ہے ، ہارا وجود کوئی وجود ہے کہ انجمی

ہم بول رہے ہیں ، سن رہے ہیں اور ابھی روح نکل جائے تو خاموشی ہے ، ساعت بند اور بینائی ختم۔ اسی فنا کی وجہ سے مولانا فرمارہ ہیں کہ چونکہ ہماری گویائی ، ہماری شنوائی اور ہمارا وجود فائی ہے اس لئے اپنے فانی وجود سے صرف نظر کر کے ہم آپ کی قدرت کا مشاہدہ کرنا چاہتے ہیں کہ ہم کچھ نہیں ہیں ،آپ سب کچھ ہیں ہے۔

آپ آپ ہیں آپ سب پچھ ہیں اور اور ہے اور پچھ بھی نہیں

ہم بالکل لاشے ہیں ، آپ کے تابع ہیں اور انتہائی ہے کس ہیں۔
یہاں ایک اشکال ہوتا ہے کہ جب ہم بالکل ہے کس ہیں تو جزا
اور سزا کیوں ہے جیسے ایک شخص ایبا ہی ایک مضمون پڑھ کر ایک
باغ میں گھس گیا اور انگور کھانے لگا اور جب باغ کا مالک آیا تو اس
نے پوچھا کہ میرے درخت کے انگور کیوں کھاتا ہے ؟ اور یہ سیب
کیوں کھا لئے؟ یہ سب میرے درخت کے ہیں تو اس نے کہا تم غلط
کہتے ہو۔ زمین بھی خدا کی ، آسان بھی خدا کا ، میں بھی خدا کا اور
درخت بھی خدا کے ، انگور بھی خدا کے اور سیب بھی خدا کا اور
ہو مجھے کھانے ہے منع کیا تو مالک باغ نے کہا انچھی بات ہے۔ ابھی
بتاتا ہوں اور ایک رسہ لے آیا اور اس سے اس کو خوب بائدھ دیا اور
ایک ڈنٹرے سے اس کی یٹائی شروع کی تو وہ چلانے لگا کہ کیوں مارتا

ے تو مالک باغ نے جواب دیا کہ میں بھی خداکا، تو بھی خداکا،
رسہ بھی خد اکا، اور ڈنڈا بھی خداکا خبر دار جو چلایا تو اس وقت اس
نے کہا اختیار است اختیار است اختیار میں توبہ کرتا ہوں، میں مجبور نہیں ہوں، مجھے اختیار ہے اختیار ہے اختیار ہے ۔ ماہمہ لاشیم سے مولانا فرقہ و جربیہ کی تائید نہیں کر رہے ہیں بلکہ اپنی ہے کسی اور عاجزی ظاہر کرکے حق تعالیٰ کی رحمت سے درخواست کررہے ہیں۔ دونوں میں فرق ہے اور مندرجہ بالا واقعہ بھی مثنوی کا ہے جس میں فرقہ جربیہ کا رد ہے۔

### زیں حوالت رغبت افزا در سجود کابلی و جبر و مفرست و خمود

اے خدا ہم مجبور نہیں ہیں۔ یہ جو ہم نے اپنے کو آپ کے حوالہ کیا ہے کہ ہم لاشک ہیں اور آپ ہی سب کچھ ہیں ، یہ آپ کی عظمتِ شان کا اعتراف اور اپنی حقارت و عاجزی و بے کسی پیش کی ہے تاکہ آپ ہمیں نماز پڑھنے کی رغبت اور سجدوں کی لذت میں ترقی عطا فرما کیں۔ یہ دراصل لا حول و لا قوۃ الا باللہ کا ترجمہ ہے۔ ملا علی قاری رحمۃ اللہ علیہ نے شرح مشکوۃ میں حدیث نقل کی کہ ایک بار حضرت عبداللہ ابن مسعود رضی اللہ تعالی عنہ نے لا حول ولا قوۃ الا باللہ علیہ خرا اللہ اللہ علیہ وسلم نے فرمایا ہل

تدری ما تفسیرها یعنی اے عبداللہ ابن مسعود اس لاحول و لا قوۃ الا باللہ کے معنی سجھتے ہو؟ عرض کیا اللہ و رسولہ اعلم آپ علیہ نے فرمایا لا حول و لا قوۃ الا باللہ کا ترجمہ سن لو۔ سجان اللہ! نبی کے الفاظ بیں اور نبی کے الفاظ نبوت کی شرح الفاظ نبوت ہے ہورہی ہے۔ فرمایا کہ لاحول کے معنی ہیں لا حول عن معصیۃ اللہ الا بعصمۃ اللہ یعنی ہم اللہ کی معصیت سے نہیں نی سے جب تک کہ فود اللہ دفاظت نہ فرمائے، اللہ کی حفاظت سے ہم گناہ سے نی سکت میں ولا قوۃ ای ولا طاقۃ علی طاعۃ اللہ الا بعون اللہ ہم اللہ کی عبادت نہیں کر سکتے جب تک اللہ دو نہ فرمائے۔

ال شعر میں مولانا نے یہی نفی کی ہے جو اس حدیث میں منقول ہے کہ صرف آپ کی توفیق کا سہارا ہے۔ جب جلال الدین رومی نے اے خدا اپنے کو آپ کے سرد کردیا کہ ہم کچھ نہیں ہیں تو اس کا یہ مطلب نہیں کہ ہم مجبور ہیں بلکہ یہ اپنے ضعف و بجز کا اقرار ہے اور اللہ تعالی سے رحم اور مدد کی درخواست ہے اور رحم کی درخواست ہو اور اپنی حقارت پیش نظر ہو۔ خدا زور سے نہیں زاری سے ملکا ہے۔ اس لئے مولانا رومی نے فرمایا ہے۔ اس لئے مولانا رومی نے فرمایا ہے۔ اس لئے مولانا رومی نے فرمایا ہے۔

زور را بگذار زاری را مجیر رحم سوئے زاری آید اے فقیر زور مچھوڑ دو اور آہ و زاری اختیار کرو۔ اللہ کا رحم آئے گا آہ و
زاری سے، یہ زور سے نہیں آئے گا کہ میں بڑا متقی ہوں ، مقدس
ہوں ، میں ایبا کروں گا ویبا کروں گا۔ اگر دعویٰ کروگ تو رحمت
سے محروم ہوجاؤگ۔ لہذا زور جھوڑو اور زاری اختیار کرو تاکہ اللہ کا
الا ما رحم رہی مل جائے اور نفس کے شر سے خدا اپنی حفاظت میں
قبول فرمائے۔

الا ما رحم رہی میں جو رحم ہے جس کے صدقہ میں نفوس انسانیہ حرکات نفسانیہ اور آثار شیطانیہ سے محفوظ رہتے ہیں وہ رحم اگر لینا ہے تو حضور صلی اللہ علیہ وسلم نے جو اس آیت کی گویا تفیر فرمائی اور اس رحم کو مائلنے کا جو مضمون عطا فرمایا وہ گویا حق تعالیٰ ہی نے عطا فرمایا ہے کیونکہ نبی اللہ تعالیٰ کا سفیر ہوتا ہے۔ اس کا ہر مضمون خدائے تعالیٰ کا جو تا ہے۔ اس کا ہر مضمون خدائے تعالیٰ کا جو تا ہے۔ اس کا ہر مضمون خدائے تعالیٰ کا جو تا ہے۔ اس کا ہر

ما اتاكم الرسول فخذوه و ما نهاكم عنه فانتهوا

جو ہمارا نبی تم کو عطا فرمائے اس کو لے لو یعنی جو تھم دے اس کو سر
آئھوں پر رکھو اور جس بات سے روک دے اس سے رک جاؤ گویا
اس آیت میں ندکورہ رحمت کو مائلنے کے لئے طریقہ اور مضمون اللہ
تعالیٰ نے بزبان نبوت عطا فرمایا کہ اگر تم الا کے بعد ما دحم چاہتے
ہو اور نفس کی بدمعاشیوں سے تحفظ چاہتے ہو تو یہ دعا مائلو:

يًا حَيُّ يَا قَيُّوْمُ بِرَحْمَتِكَ اَسْتَغِيْتُ اَصْلِحْ لِيُ شَانِيْ كُلَّهُ وَ لَا تَكِلْنِيْ اِلَى نَفْسِيْ طَرْفَةَ عَيْنِ

اے زندہ حقیقی اور اے سنجالنے والے میں آپ کی رحمت سے فریاد کرتا ہوں کہ اصلح لی شانی کلہ میری ہر حالت کو درست فرما دیجے، میری زندگی کا کوئی شعبہ آپ کی نافرمانی میں جاتا نہ ہو ، نہ کان گانا سنے ، نہ آگھ حینوں کو دکھے ، نہ ناک خوشبوئے جرام سو تھے ، نہ زبان فیبت کرے ، نہ ہونٹ جرام ہوسے لیں ، غرض سر سو تھے ، نہ زبان فیبت کرے ، نہ ہونٹ جرام ہوسے لیں ، غرض سر سے پیر تک ہر جز آپ کا فرماں بردار ہو اور کلہ ، تاکید ہے یعنی میری کوئی بھی حالت ایسی نہ رہنے پائے جو آپ کو پند نہ ہو ، میری ہر ناپندیدہ حالت کو اپنی پند کے مطابق ڈھال لیجئے ، میری ہر ادائے بندگی کو وفائے بندگی سے مشرف فرماد بیجئے کہ سر سے پیر تک ادائے بندگی سے مشرف فرماد بیجئے کہ سر سے پیر تک کہیں بھی بے وفائی کا داغ میرے اوپر نہ لگنے پائے اور میں سراپا آپ کا ہوجاؤں ہے

نہیں ہوں کسی کا تو کیوں ہوں کسی کا انہیں کا انہیں کا ہوا جارہا ہوں

ولا تكلنى اللى نفسى طرفة عين اور اے الله جس نفس كو آپ نے الماره بالسوء فرمایا ہے جھے لك جھكنے كر كو اس دسمن ك سرور نه فرمائے كونكه دنیا ميں سب سے بردا دشمن يهى نفس اماره بالسوء ہے

فغان ردى كى كىلىپ كىلىپ

کیونکہ کی دغمن کو ہر لمحہ ہر وقت سے استطاعت نہیں کہ پلک جھیکنے ہمر میں ہمیشہ ہی وہ اپنے مقابل کو ہلاک کردے لیکن سے نفس ایسا دغمن ہے کہ ہمیشہ اس میں سے استطاعت ہے کہ پلک جھیکنے میں سے انسان کو ہلاک کرسکتا ہے۔ اس لئے حضور صلی اللہ علیہ وسلم نے طوفة عین اس کے حوالہ ہونے سے پناہ مائلی ہے کہ ایک بل میں سے مومن کو کافر ،ولی کو فاسق اور انسان کو جانور سے بھی زیادہ ذلیل بنا دیتا ہے۔ اگلے مصرع میں مولانا فرماتے ہیں ۔

#### کابلی و جبر مفرست و خمود

مفرست نجی ہے فرستادن ہے۔ مولانا رومی بارگاہ خداوندی میں فریاد کررہے ہیں کہ نعمت عجز و فنائیت کے ساتھ عبادت کے شوق و رغبت میں ترقی عطا فرمایئے اور توفیقات عطا فرمایئے کہ ہم خوب عبادت کر سکیں اور فرقہ ، جبریہ کا عقیدہ جبر کہ انسان مجبور محض ہے جو موجب ہے کا بلی و جمود اور خمود کا یعنی ہے عملی اور اعمال میں مختلہ اور ست پڑجانے کا ۔ اے خدا اس فتم کے جراثیم سے ہماری حفاظت فرمائیں ، ایسی محمراتی کو ہمارے اندر نہ آنے دیجئے ورنہ کہیں ایسا نہ ہو کہ ہم اعمال میں بالکل ست اور شختہ ہوجائیں اور بے علی اور محمل اور گرائی کو ہمارے اندار نہ آنے دیجئے ورنہ کہیں علی اور گرائی کا شکار ہو کر خسوالدنیا والآخوۃ ہوجائیں۔ یہ عقیدہ جبر اتنا محمراہ کن ہے کہ انسان کو اعمال سے بیزار کردیتا ہے ،

فغان دول 👐 💝 💝 💸 💮 تاما جائد دول

کیونکہ وہ سمجھتا ہے کہ ہم تو مجبور محض ہیں ، مجد جب جائیں گے جب اللہ پاک بلائیں گے لیکن اس سے کہو کہ روزی کمانے کے لئے بازار کیوں جاتے ہو ، گھر پر پڑے رہو جب اللہ میاں بلائیں تب جانا۔ اور کھانا کیوں محمولتے ہو ، جب اللہ میاں کھلائیں کھا لینا۔ دین ہی کے کاموں میں مجبور ہو ، ذرا دنیا کے کاموں میں بھی مجبور ہو ، وزا دنیا کے کاموں میں بھی مجبور ہو ، فرا دنیا کے کاموں میں بھی مجبور مفولے ہو، ہوجاؤ۔ ای طرح بعض لوگ کہتے ہیں کہ مجبورو نماز روزہ اللہ بڑا فور رحیم ہے لیکن اللہ تو رزاق بھی ہے پھر دوکان کیوں کھولتے ہو، سارا دن گھر میں پڑے رہو ، رزق خود آجائے گا۔ وہاں تو بڑے جست ہو ، یہ حیلہ بازیاں اور حیلہ سازیاں صرف دین ہی میں ہیں ، دنیا کے کاموں میں کیوں حیلہ بازی نہیں کرتے ہو دنیا کے کاموں میں کیوں حیلہ بازی نہیں کرتے ہو دنیا کے کاموں میں کیوں حیلہ بازی نہیں کرتے ہو دنیا کے کاموں میں کیوں حیلہ بازی نہیں کرتے ہو دنیا کے کاموں میں کیوں حیلہ بازی نہیں کرتے ہو

اے کہ تو دنیا میں کتنا چست ہے دین میں لیکن تو کتنا ست ہے هر دهی هیگان و دهی ۲۶ رفع الگانی سائل ه مطابق سا نومبر راویا، بروز اتوار بعد نماز عشا برقام خافتاه الدادیه اشرفیه محشن اقبال ۲ کراچی

بے زجہدے آفریدی مر مرا بے فن من روزیم دہ زیں سرا

اے اللہ بغیر ہماری طلب اور کوشش کے آپ نے محض اپنے الطف و کرم سے ہمیں وجود بخشا کیونکہ عالم ارواح میں ہمارے زبان نہ متنی کہ ہم عدم سے وجود میں آنے کے لئے آپ سے درخواست کرتے اور نہ دوسرے اعضاء جسم تنے کہ کی فتم کی تدبیر اپنی آفرینش میں کرتے۔ ہم تو عدم تنے ، آپ کے کرم نے بدون ہماری طرف سے کسی طلب و کوشش و تدبیر کے ہمیں پیدا کیا لہذا اے خدا مجھے اس دنیا میں روزی بھی بغیر ہنر و تدبیر کے عطا فرمایئے کیونکہ میرا دل دنیا کے کسی کام میں نہیں لگتا۔

پنج گوہر دادیم در درج سر پنج جس دیگرے ہم متنتر

اے خدا ہمارے دماغ کے اس چھوٹے سے ڈبہ میں آپ نے

پانچ قیمتی موتی رکھ دیئے ہیں جن کو حواس خسہ ظاہرہ کہتے ہیں یعنی باصرہ ،سامعہ ، شامہ ، ذاکقہ ، لامسہ ( دیکھنے والی قوت ، سننے والی قوت ، سو تگھنے والی قوت ، والی قوت ، والی قوت ، سو تگھنے والی قوت ، والی والی باطنہ کے آپ نے عطا فرمائے ہیں جن کو حافظہ ، واہمہ ، خیال ، حس مشترک اور متصرفہ کہا جاتا ہے اور آپ کی عطا فرمودہ یہ نعمیں اتنی قیمتی ہیں کہ دنیا میں ان کا کوئی بدل نہیں۔

لا یُعَدُ این داد لا یحصٰی زتو من کلیلم از بیانش شرم رو

اے اللہ آپ کی میہ عطائیں اور الطاف و انعامات اتنے بے حد و بے شار ہیں کہ احاطہ تعداد و شار میں نہیں آسکتے کیونکہ آپ نے خود فرمادیا:

و ان تعدوا نعمة الله لا تحصوها

اگر تم جاری نعمتوں کا شار کرنا چاہو تو نہیں کر سکتے اس لئے آپ کے ان بے شار احسانات کے بیان سے قاصر ہونے کی وجہ سے میں مثل گو نگے کے جیرال و شر مندہ ہوں۔

> چونکه در خلاقیم تنها توکی کار رزاقیم هم کن مستوی.

اے اللہ چونکہ ہاری تخلیق میں کوئی آپ کا شریک نہیں آپ ہارے تنہا خالق ہیں، پس غیب سے ہاری روزی کا انظام آپ تنہا درست فرمادیں اور ہمیں کسی کا مختاج نہ کیجئے کہ آپ ہی ہارے خالق ہیں، آپ ہی ہارے رازق ہیں۔

# کردگارا توبه کردم زیں شتاب چوں تو در بستی تو کن ہم فتح باب

اے پروردگار میں جلدی سے توبہ کرتا ہوں کیونکہ میری شامت اعمال سے جب آپ نے دروازہ بند کیا ہے تو آپ بی اپنی رحمت سے کھول بھی دیجئے کیونکہ آپ کے نبی صلی اللہ علیہ وسلم کی شان رحمت نے غایت کرم سے تائیین کو متقین کے درجہ میں شامل فرمادیا ہے۔ حضور صلی اللہ علیہ وسلم ارشاد فرماتے ہیں

> من لزم الاستغفار جعل الله له من كل ضيق مخرجاً و من كل هم فرجاً و يرزقمه من حيث لا يحتسب

جو استغفار کو لازم کرلے اللہ تعالی اس کو ہر تنگی سے مخرج یعنی نکلنے کا راستہ عطا فرماتے ہیں اور ہر غم سے نجات دیتے ہیں اور اس کو ایس جگا سے مجاب سے اس کا گمان بھی نہیں ہوتا ایس جگہ سے رزق دیتے ہیں جہاں سے اس کا گمان بھی نہیں ہوتا اور یہ وہی انعامات ہیں جو اے پروردگار قرآن پاک میں آپ نے اور یہ وہی انعامات ہیں جو اے پروردگار قرآن پاک میں آپ نے

اہل تقویٰ کے لئے بیان فرمائے ہیں۔ اے اللہ میں نے تمام گناہوں سے توبہ کرلی ہے آپ اپنے نبی رحمت صلی اللہ علیہ وسلم کی بشارت کے صدقہ میں میرے اوپر بھی رحمت کے دروازے کول دیجئے۔

> در عدم ما مستقال کے بدیم کہ بریں جان و بریں دانش زدیم

جب ہم پر عدم طاری تھا یعنی جب ہم موجود ہی نہ تھے تو کوئی ایبا عمل بھی نہیں کر سکتے تھے جس سے اے خدا آپ کی عطا کے مستحق ہوجاتے لیکن بدون استحقاق محض اپنے کرم سے آپ نے ہمیں اشرف المخلوقات کی روح عطا فرمائی اور ایسی عقل و دائش دی جو دین و ایمان سے مشرف ہے۔

مجھ پہ بیہ لطف فراوال میں تو اس قابل نہ تھا

در عدم مارا چه استحقاق بود تا چنین عقلے و جانے رو نمود

جب ہم معدوم تھے تو ہمارا کیا استحقاق تھا کہ عقل و جان کی نعمت ہمیں دی جاتی کیونکہ معدوم سے عمل کا صدور بھی ناممکن ہے لیعنی جب ہم نہیں تھے تو ہمارا کوئی عمل بھی نہ تھا جو آپ کی رحمت کو متوجہ کرتا لہذا ہم آپ کی رحمت کے مستحق نہیں تھے لیس اے

خدا محض اپنے کرم سے بدون استحقاق آپ نے ہم پر رحمتوں کی بارش فرمادی کہ ہمیں وہ روح دی جو اشرف المخلوقات کے پیکر میں ہے اور وہ عقل و فہم دی جو ایمان سے مشرف ہے۔

> اے بکردہ یار ہر اغیار را اے بدادہ خلعت گل خار را

اے وہ ذات پاک جو اغیار کو یار بناتی ہے بیعنی کفار کو دولت ایمان عطا فرما کر اپنا دوست اور پیارا بناتی ہے گویا کانٹوں کو خلعت گل عطا کرتی ہے۔

> خاک مارا ٹانیا پالیز کن چھے نے را بار دیگر چیز کن

اے خدا ہماری مٹی حسن فانی اور دنیائے مردار پر مٹی ہوکر مٹی ہوگئ کیونکہ جو خاک کسی خاک پر فدا ہوتی ہے وہ خاک مثبت خاک مثبت خاک مثبت خاک ہوگئ کیونکہ ہوکر میزان میں بے قیمت خاک ہی رہتی ہے اور جو خاک اے خدا آپ پر فدا ہوتی ہے تو آپ سے مثبت ہو کر وہ خاک رشک افلاک ، رشک کا نئات بلکہ رشک دوجہاں ہوجاتی ہے۔ پس اے خدا ہماری مٹی کو اپنی ذات پاک پر فدا ہونے کی توفیق عطا فرماکر پھر سے سر سبز و شاداب کردے اوراس ناچیز کو اپنی محبت و

معرفت کی دولت سے قیمتی بنادے کہ ہم اس شعر کے مصداق ہوجائیں

> ناچیز میں پھر بھی ہیں بڑی چیز گر ہم دیتے میں کسی ہتی مطلق کی خبر ہم ایں دعا تو امر کردی ز ابتدا ورنہ خاکی را چہ زہرہ ایں ندا

اے اللہ آپ نے قرآن پاک میں فرمایا کہ ادعونی استجب لکم مجھ سے دعا ماگو میں قبول کروں گا اور آپ کے نبی صلی اللہ تعالی علیہ وسلم نے خردی کہ

### مَنْ لَمْ يَسْئُلِ اللَّهَ يَغْضَبْ عَلَيْهِ

جو الله سے نہیں مانگا الله اس سے ناراض ہوتا ہے۔ معلوم ہوا کہ
آپ نے دعا کی صرف اجازت ہی نہیں دی بلکہ تھم فرمادیا کہ بندے
آپ سے مانگیں۔ اگر آپ تھم نہ دیتے تو ہم خاکی پتلوں کی کیا مجال
تھی کہ آپ کے سامنے لب کھول سکتے۔ یہ تھم بھی آپ کی رحمت
اور کرم عظیم ہے جس طرح اتقوا الله کا تھم بھی آپ کا احمان و
کرم ہے کہ یہ تھم دے کر آپ نے دراصل اپنے بندوں کی طرف
دو تی کا ہاتھ بڑھایا ہے ، آپ نے اپنے غلاموں کو دو تی کی پیکش

کی ہے ورنہ منی اور حیض سے پیدا ہونے والے ناپاک بندے استے عظیم الثان مالک سے دوستی کا تصور کرنے کی بھی مجال نہیں کر سکتے سے کیونکہ دوستی کے لئے کوئی تو قدر مشترک ہونی چاہئے اور آپ کا اے خدا کوئی مثل اور ہمسر نہیں۔ کہاں خالق کہاں مخلوق ، کہاں آپ قدیم اور واجب الوجود اور کہاں ہم حادث و فانی \_

چه نببت خاک را باعالم پاک

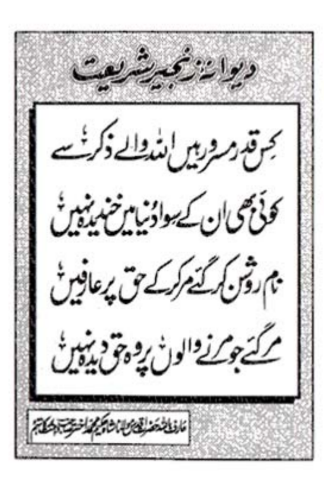
ہم تو آپ کی دوستی کا سوچ بھی نہیں سکتے سے لیکن آپ نے دوستی کی پیشکش فرما کر کرم کے دریا بہادئے اور نا امیدیوں کے اندھیروں میں امید کا آفاب طلوع فرمادیا کہ بس تقویٰ کو شرط ولایت تھہرایا ان اولیاء ہ الا المتقون اسی لئے یا ایھا الذین امنوا اتقوا الله کا عاشقانہ ترجمہ دلالت التزامی ہے یہی ہے کہ اے ایمان والو تم مارے دوست بن جاؤ لہذا تقویٰ کا تھم بھی آپ کی عظیم الثان رحمت ہے۔

چوں دعا ما امر کردی اے عجاب ایں دعائے خوایش را کن مستجاب

اے ہارے ہے مثل رب جب آپ نے خود ہم کو دعا ماتگنے کا تکم فرمایا ہے تو یہ دلیل ہے کہ آپ ہاری دعاؤں کو قبول فرمانا



چاہتے ہیں کیونکہ شاہ جب کی چیز کو مانگنے کا تھم دے تو یہ دلیل ہے کہ وہ عطا کرنا چاہتا ہے اور باپ جب بچہ سے کہنا ہے معافی مانگ تو یہ دلیل ہے کہ وہ معاف کرنا چاہتا ہے۔ پس تھم دینے کا مطلب یہ ہے کہ ہماری دعا آپ کو مطلوب ہے اور آپ کی رحمت واسعہ سے بحید ہے کہ اپنی مطلوب کو آپ رد فرمادیں۔ پس ہماری دعاؤں کو اے کریم قبول فرمالیجئے۔



فعان روى ٭ 💝 💛 💮 💮 نامان مادى

هر دسی هیگان و هی هی در در دو هی در در دو شنبه بعد الآنی سات و مطابق ۴ نومبر ۱۹۹۱ء بروز دو شنبه بعد نماز عشا بمقام خانقاد الدادیه اشر فیه محکمشن اقبال ۲ کراچی

ز آبِ دیدہ بندۂ بے دید را سبزۂ بخش و نباتے زیں چرا

لار شیارے فی رہا ہیا گئ مولانا روی بارگاہ خداوندی میں عرض کرتے ہیں کہ اے خدا میری آئھوں کے آنسوؤں سے مجھ کور باطن کو نور بصیرت عطا کردے اور ان آنسوؤں سے میرے قلب کو سیراب کرکے سر سنر و شاداب کردے۔

ور نماند آب آبم ده زعین همچو عینین نبی هطالتین

اور اگر ہارے آنسو خنگ ہوگئے تو ہاری آنھوں کو رونے کے لئے آنسو عطا فرمائے کیونکہ آپ کی محبت اور خوف و ندامت سے نکلے ہوئے آنسو اتنے قبمتی ہیں کہ سید الانبیاء صلی اللہ علیہ وسلم نے بثارت دی ہے کہ یہ قلب کو شفا دینے والے ہیں تَشْفِیانِ الْقَلْبَ بِلُدُوْفِ اللَّمُوْع ( جامع صغیر) اور خثیت اللی سے نکلے ہوئے آنسو بِذُرُوْفِ اللَّمُوْع ( جامع صغیر) اور خثیت اللی سے نکلے ہوئے آنسو

فيان ردى ٭ 💸 🕬 💮 💎 نوان دوى ا

کا ایک قطرہ خواہ وہ مکھی کے سر کے برابر دوزخ کی آگ کے حرام ہونے کا ذریعہ ہے۔

> مَا مِنْ عَبْدٍ مُؤْمِنِ يَخْرُجُ مِنْ عَيْنَيْهِ دُمُوْعُ وَإِنْ كَانَ مِثْلَ رَأْسِ الدُّبَابِ مِنْ حَشْيَةِ اللَّهِ ثُمَّ يُصِيْبُ شَيْنًا مِنْ حُرِّ وَجُهِم إِلَّا حَرَّمَهُ اللَّهُ عَلَى النَّارِ (ابن ماج صفح 19)

یعنی کسی بندہ مومن کی آنکھوں سے اگر ایک آنسو اللہ کی خثیت سے نکل آئے خواہ مکھی کے سر کے برابر ہو اور اس کے چرہ پرلگ جائے تواللہ اس کو دوزخ کی آگ پر حرام کردیتے ہیں۔ اور اپنی خطاؤں پر ندامت کے آنسو نجات کا ذریعہ ہیں

عَنْ عُقْبَةَ بْنِ عَامِرٍ قَالَ لَقِيْتُ رَسُوْلَ اللّهِ صَلَّى اللّهُ عَلَيْهِ وَ سَلَّمَ فَقُلْتُ مَا النَّجَاةُ فَقَالَ آمْلِكُ عَلَيْهِ وَ سَلَّمَ فَقُلْتُ مَا النَّجَاةُ فَقَالَ آمْلِكُ عَلَيْكَ لِسَانَكَ وَلْيَسَعْكَ بَيْتُكَ وَابْكِ عَلَى خَطِيْنَتِكَ وَابْكِ عَلَى خَطِيْنَتِكَ (مُثَارَة سني ٣١٣)

حضرت عقبہ بن عامر رضی اللہ عنہ سے مروی ہے کہ میں نے حضور صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کی خدمت میں حاضر ہو کر عرض کیا کہ نجات کا راستہ کیا ہے ؟ آپ نے فرمایا کہ اپنی زبان کو قابو میں رکھ اور تیرا گھر تیرے لئے وسیع ہوجائے اور اپنی خطاؤں پر روتے رہو۔

اور ندامت سے رونے والے گنهگاروں کی آواز اللہ تعالیٰ کو تنہیج پڑھنے والوں کی بلند آوازوں سے زیادہ محبوب ہے لاَنینُ الْمُذْنِبِیْنَ اَحَبُّ اِلِّیٌ مِنْ زَجَلِ الْمُسَبِّحِیْنَ (روح العانی ب۳۰)

حدیث قدی میں اللہ تعالی فرماتے ہیں کہ گنبگاروں کا گریۂ ندامت مجھے شہیج پڑھنے والوں کی بلند آوازوں سے زیادہ محبوب ہے۔ اے جلیل اشک گنبگار کے اک قطرہ کو ہے فضیلت تری شبیع کے سو دانوں ہر

اور تنہائی میں اللہ کے لئے لکلے ہوئے آنسوؤں پر قیامت کے دن سامیۂ عرش اللی کی بشارت ہے

رَجُلُّ ذَكَرَ اللَّهَ خَالِیًا فَفَاصَتْ عَیْنَاهُ (بناری نا م ۱۹)
وہ شخص جو تنہائی میں اللہ کو یاد کرے اور اس کی آنکھیں بہہ پڑی لینی آنسو جاری ہوجائیں اس کو قیامت کے دن عرش کا سابیہ طے گا۔ اور اللہ کے نزدیک دو محبوب قطروں میں سے ایک محبوب قطرہ وہ آنسو ہے جو اللہ کے خوف سے نکلا ہو اور دوسرا وہ قطرہ خون ہے جو اللہ کے خوف سے نکلا ہو اور دوسرا وہ قطرہ خون ہے جو اللہ کے داستہ میں گرا ہو۔

لَيْسَ شَىٰءٌ آحَبُ إِلَى اللَّهِ مِنْ قَطْرَتَيْنِ وَ آثَرَيْنِ قَطْرَةِ دُمُوْعٍ مِّنْ خَشْيَةِ اللَّهِ وَ قَطْرَةِ دَمٍ يُهْرَاقُ فِىٰ سَبِيْلِ اللَّهِ ....الخ ( مَحَارَة / تَابِ الجاء) الله تعالى كے نزديك دو قطروں سے زيادہ كوئى چيز محبوب نہيں ، ايك آنسو كا وہ قطرہ جو الله كے خوف كا وہ قطرہ جو الله كے خوف سے لكلا ہو اور ايك خون كا وہ قطرہ جو الله كے راستہ ميں بہا ہو۔

مولانا رومی فرماتے ہیں \_

که برابر می کند شاه مجید اشک را در وزن با خون شهید

وہ اللہ اپنی محبت اور خوف سے نکلے ہوئے آنسو کو شہیدوں کے خون کے برابر وزن کرتا ہے۔ اور احقر کے اس مضمون پر دو شعر بیں ۔

> قطرهٔ اشک ندامت در مجود همسری خون شهادت می نمود

ندامت و خثیت سے نکلے ہوئے آنسو اللہ کے نزدیک محبوبیت میں شہیدوں کے خون کے برابر ہیں۔

> ہر کا گرید بہ تجدہ عاشقے آں زمیں باشد حریم آں شبے

جس زمین پر کوئی اللہ کا عاشق اللہ کی یاد میں روتا ہے وہ زمین اللہ تعالیٰ کا حرم بن جاتی ہے۔ تو مولانا رومی اللہ تعالیٰ سے مانگ رہے ہیں کہ اے اللہ اگر ہماری آکھیں خشک ہو گئیں تو رونے کے لئے آنسو عطا فرمائے جس طرح سید الانبیاء صلی اللہ علیہ وسلم نے آپ سے موسلا دھار برسنے والی بارش کی طرح رونے والی آکھیں مانگی ہیں:

اَلْلُهُمَّ ارْزُقْنِي غَنيَنِ هَطَّالْتَيْنِ تَشْفِيانِ الْقَلْبَ بِلْرُوْفِ الدُّمُوعِ مِنْ خَشْيَتِكَ قَسْلَ اَنْ تَكُوْنَ الدُّمُوعُ دُمًّا وَ الْاَضْرَاسُ جَمْرًا (باي ميرة اس ٥٠)

اے اللہ مجھے ایس آئھیں عطا فرما جو موسلا دھار ابرکی طرح برسے
والی ہوں تسقیان القلب جو آنسوؤں سے دل کو سیر اب کردیں قبل
اس کے کہ دوزخ میں آنسو خون اور ڈاڑھیں انگارے بن جائیں۔
مناجات مقبول میں جو روایت منقول ہے اس میں تشفیان القلب
کے بجائے تسقیان القلب ہے۔

غَیْمٌ هَاطِلٌ کے معنی موسلا دھار برسنے والا بادل یعنی موسلا دھار بارش اور هطالة مبالغه کا وزن ہے جو یبال صفت ہے عینین کی اور عینین عربی قاعدہ سے مونث ہے اس لئے اس کی صفت هطاله بھی مونث استعال فرمائی گئے۔ سرور عالم سیدالا نبیاء صلی اللہ علیہ وسلم بارگاہ حق میں عرض کرتے ہیں کہ اے اللہ آپ مجھے ایس موسلم بارگاہ حق میں عرض کرتے ہیں کہ اے اللہ آپ مجھے ایس کی مونث میں عرض کرتے ہیں کہ اے اللہ آپ مجھے ایس کے ایس عطا فرمائے جو هاطله خہیں هطالة ہوں هاطله میں بھی

موسلا دھار بارش جیسے گریہ کا مفہوم تھا لیکن نبوت کی جان عاشق نے اس پر قاعت نہ فرمائی بلکہ ایسی آگھیں مانگیں جو ھطالہ ہوں یعنی موسلا دھار برہنے والے ابر سے بھی زیادہ رونے والی ہوں اب میں ہول تری یاد ہے اور دیدۂ تر ہے اس کو مولانا رومی ایک اور شعر میں فرماتے ہیں ۔

اک کو مولانا رومی ایک اور شعر میں فرماتے ہیں ۔

اک دریغا اشک من دریا بدے ۔

تا نار دلبر زیبا شدے ۔

اے کاش میرے آنسو دریا ہوجاتے تاکہ میں آنسوؤل کا دریا محبوب حقیقی تعالی شانہ پر قربان کردیتا۔

ہر کجا بنی تو خوں بر خاکہا پس یقیں می دال کہ آل از چیثم ما

اے لوگو خاک پر جہاں کہیں خون پڑا ہوا دیکھنا تو یقین کرلینا کہ وہ میری ہی آنکھوں سے بہا ہوگا۔ آہ! کیا تمنا ہے کہ روئے زمین کا ہر ذرّہ میرے آنسوؤں سے تر ہوجائے۔

تو هطالتین عینین کی صفت اولی ہے یعنی اللہ والی آتھوں کی پہلی صفت حضور صلی اللہ علیہ وسلم نے هطالتین فرمائی کہ وہ موسلا دھار بارش سے بھی زیادہ آنسو برسانے والی ہیں۔ اس کے بعدسر ور

عالم صلی اللہ علیہ وسلم آکھوں کی دوسری صفت اللہ تعالیٰ سے مانگ رہے ہیں کہ تشفیان القلب بذروف الدموع یا تسقیان القلب بذروف الدمع وہ آکھیں ایک ہوں جو بہتے ہوئے آنسوؤں سے دل کو شفا دینے والی ہوں یا بہتے ہوئے آنسوؤں سے دل کو سیراب کرتے ہیں جو اللہ کی مجت یا اللہ کے خوف سے بہتے ہیں۔ معلوم ہوا کہ ہر رونے والی آنکھ دل کو سیراب نہیں کرتی ، جو آنسو غیر اللہ کے لئے نگلتے ہیں وہ دل کو سیراب نہیں کرتی ، جو آنسو غیر اللہ کے لئے نگلتے ہیں وہ دل کو سیراب نہیں کرتے بلکہ دل کا ستیاناس کردیتے ہیں۔

ای کو مولانا رومی نے مثنوی میں دوسری جگہ فرمایا کہ جو آکھیں غیر اللہ کے لئے روتی جیں اس قابل جیں کہ ان کو نکال کر پینک دیا جائے۔ مراد یہ نہیں ہے کہ ان کو حقیقت میں نکال دیا جائے بلکہ یہ مراد ہے کہ ایسی آکھیں کی کام کی نہیں ہیں اور جیسا کسی عربی شاعر نے کہا ہے کہ جو آکھیں آپ کے لئے بیدار نہ ہوں آپ کے غیروں کے لئے جاگ رہی ہوں وہ آکھیں اور ان کی بیداری ہے کار اور تضیع او قات ہے اور جو آنو آپ کی جدائی کی بیداری ہے کار اور تضیع او قات ہے اور جو آنو آپ کی جدائی گریاں۔

تو عینین کی صفت ثانیہ یعنی اللہ والی آنکھوں کی دوسری صفت تسقیان القلب بذروف الدمع فرماکر حضور صلی اللہ علیہ وسلم نے اخلاص کے آنو مانگے ہیں کہ صرف وہی دل کو سیراب کرتے ہیں۔ ہیں۔

اورعینین کی صفت ثالثہ یعنی آنکھوں کی تیمری صفت مرور عالم صلی اللہ علیہ وسلم مانگ رہے ہیں قبل ان نکون الدموع دما والاضواس جمواً کہ اے اللہ رونے کی یہ توفیق ای حیات دنیا میں عطا فرماد یجئے قبل اس کے کہ دوزخ میں یہ آنیو خون اور ڈاڑھیں انگارے بن جائیں کیونکہ دوزخ میں دوزخی خون کے آنیو روئے گا لیکن وہ آنیو کسی کام کے نہ ہوں گے کہ وہ تو عذاب کے آنیو ہوں گے کہ وہ تو عذاب کے آنیو ہوں گے۔ پس مبارک وہ آنیو ہیں جو اسی دنیا کی زندگی میں اللہ کیلئے بہہ جائیں کہ اللہ تعالی کے پیار کا اور عذاب جنم سے حفاظت کا ذریعہ ہیں۔

## اے خوشا چشمے کہ آل گرمیان اوست اے جابوں دل کہ آل برمیان اوست

مبارک ہیں وہ آتکھیں جو اس دنیا میں اللہ کے لئے رو رہی ہیں اور مبارک ہیں وہ دل جو اللہ کی محبت میں جل رہے ہیں۔

اور قبل ان تكون الدموع دما والاضراس جمراً ظرف ب اور ہر ظرف مظروف كے لئے بمزلہ قيد ہوتا ہے اور قيد بمزله صفت ہوتی ہے پس بيہ نحوی صفت تو نہيں ہے ليكن معنوی صفت ہے۔ اس لئے اس کو عینین کی صفت ثالثہ قرار دنیا صحیح ہے۔ جب احقر معارف مثنوی لکھ رہا تھا یہ خاص شرح اس وقت اللہ تعالی نے اپنے کرم سے عطا فرمائی۔ فالحمد لله رب العالمین

> منگر اندر زشتی و کمر وہیم کہ زیر زہرے چو مار کوہیم

اے خدا میری زشت خوئی ، نالا تفتی اور اخلاق رذیلہ پر نظر نہ فرمائے کہ مثل پہاڑی سانپ کے میرے اندر تقاضائے معصیت کے شدید زہر میلے مادے مجرے ہوئے ہیں۔ اگر آپ کا فضل شامل حال نہ ہو تو میرا نفس کوئی گناہ نہ چھوڑے۔ پس اے اللہ میرے رذائل باطنیہ پر آپ نظر عفو و در گذر ڈالئے ، نظر قہر و انقام نہ ڈالئے۔

اے کہ من زشت وخصالم نیز زشت چوں شوم گل چوں مرا او خار کشت

اے خدا میں اپنے نفس امارہ بالسوء کے سبب نہایت بدخصلت ، بدخصال ،زشت خو اور اپنی ذات ہی سے بُرا ہوں

میں بدی میں آپ ہوں اپنی مثال

بدعمل بدفهم بدخو بدخصال

پس میں پھول کیسے ہو سکتا ہوں جبکہ اپنی ذات کے اعتبار سے کا نٹا ہوں .

> آل خار می گریست که اے عیب بوش خلق شد مستجاب دعوت او گلغدار شد

ایک کاٹنا رور ہا تھا کہ اے مخلوق کے عیب چھیانے والے میرے عیب کو کون چھیائے گا کیونکہ آپ نے تو مجھے کائٹا پیدا کیا ہے۔ اللہ تعالی نے اس کی فریاد سن لی اور اس کے اویر پھول پیدا کردئے جن کے دامن میں اس کانٹے نے اپنامند چھیا لیا اور وہ خار گلعذار ہو گیا۔ اب مالی بھی اس کو باغ سے نہیں نکال سکتا۔ جو کانٹے پھولوں کے دامن میں ہیں مالی ان کو گلتال سے نہیں نکالیا، جو خالص کانے ہوتے ہیں ان کو گلتاں سے باہر کردیا جاتا ہے۔ پس اگر تم خار ہو تو الله والوں کے دامن میں اپنا منہ چھیا لو ، تم اللہ کے قرب کے باغ سے نہیں نکالے جاؤگے اور دنیا کے کافٹے تو پھولوں کے دامن میں حیب کر کانے ہی رہتے ہیں لیکن اللہ والوں کی صحبت میں وہ كرامت ہے كہ تمہارى فاريت خلعت كل سے تبديل ہوجائے گ یعنی تم بھی ولی اللہ ہو جاؤ گے۔ اللہ والوں کی صحبت کانٹوں کو پھول بنادیتی ہے لیعنی کافر کو مومن اور فاسق کو ولی بنادیتی ہے۔ احقر نے

این شیخ حضرت والا ہردوئی وامت برکاتہم کی شان میں یہ شعر عرض کے بیں ۔

ہمیں معلوم ہے تیرے چمن میں خار ہے اخر گر خاروں کا پردہ دامن گل سے نہیں بہتر چھپانا منہ کسی کانٹے کا دامن میں گل ترکے تعجب کیا چمن خالی نہیں ہے ایسے منظر سے نو بہارا حسن گل دہ خار را زینت طاؤس دہ ایس مار را

اے محبوب حقیقی! اے رشک بہار کا نئات! اس کانے کو پھول کا سا حسن عطا فرماد بچئے اور اس سانب کو طاؤس کی سی زینت دے دیے کا سا حسن عطا فرماد بچئے اور اس سانب کو اخلاق حمیدہ سے تبدیل فرماد بچئے کیونکہ آپ کا فضل تبدیل ماہیت پر قادر ہے۔

در کمال زشتیم من منتبی لطف تو در فضل و در فن منتبی

اے اللہ میں زشت خوئی ، بدی ، نالا تعنی اور کمینہ پن کی آخری سر حدول کو پار کرچکا ہوں ، یعنی بُرائیوں میں کمال کی انتہا کو پنجا ہوا ہوں، منتبی فی الروائل ہوں ، منتبی فی السوء ہوں ، بدی میں اپنی مثال

آپ ہوں اور آپ کا لطف و کرم ، عفو و درگذر اور مہربانی و فضل میں غیر متنابی ہے لہذا میں غیر متنابی ہے لہذا آپ کی ذات غیر متنابی ہے لہذا آپ کی ہر صفت غیر متنابی اور لا محدود ہے۔

حاجت ایں منتبی زاں منتبی تو ہر آر اے غیرت سرو سبی

میرے نفس منتمی فی السوء کی حاجت تزکیہ کو اے اللہ اپنے بے پایاں اور غیر متناہی کرم سے پورا کرد بیخ یعنی اس منتمی فی الرذائل کی اصلاح اپنے غیر متناہی اطف و کرم سے فرماد بیخ کہ آپ غیرت سر و سبی بیں اور سر و سبی تناسب قد و قامت اور حسن و دلکشی میں ضرب المثل بیں پی اخلاق رذیلہ سے بد بیئت اور بدشکل نفس امارہ کو اخلاق حیدہ سے آراستہ کرکے رشک سرو سبی بناد بیخ ا

وست گیرم در چنیں بے جارگی شاد گردانم دریں غم خوارگی

اے اللہ! الی سخت بے کسی و بے چار گی میں کہ میں نفس کے تقاضوں سے پریشانی میں مبتلا ہوں آپ میری مدد فرمایے اور آپ کی نافرمانی سے بیخے کا جو غم اشار ہا ہوں اپنی حلاوت قرب سے میری مختواری فرماکر میرے دل غمزدہ کو شاد و مسرور کرد بیجے۔

ا الفان دول کی الاحدادی کی

درس مناجات رومی

۲۸ رئیج الثانی <u>ساسما</u>ه مطابق ۵ نومبر <u>۱۹۹۱</u>ء بروز منگل بعد نماز عشا بمقام خانقاه امدادیه اشرفیه گلشن اقبال ۲ کراچی

روح را تابال کن از انوار ماه زانکه از آسیب ذنب شد دل سیاه

ار شاہ فرھا ہے مولانا روی دعا کررہے ہیں چونکہ میرا دل گناہوں کی ظلمت سے سیاہ ہوگیا ہے آپ مغفرت و رحمت کے انوار سے میرے قلب و جال کو روشن کردیجئے۔

از خیال و وجم و نظن بازش رہاں از چہ و جور رسن بازش رہاں

اے اللہ! اوہام و خیالات فاسدہ اور تقاضائے نفسانیہ سے اس بندہ کو پھر رہائی عطا فرماد بجئے اور چاہ ظلمت اور نفس کے ظلم کی قید سے اینے اس غلام کو پھر آزادی دلا دیجئے۔

> تا ز دلداري خوبِ تو دلے پر بر آرد بربرد زآب و گلے

تاکہ آپ کی دلجوئی اور جذب خاص سے دل تعلقات ماسوی اللہ اور خواہشات نفسانیہ کے آب و گل سے نکلنے کے لئے پر نکالے اور غیر اللہ کے علاقوں سے نکل کر آپ کی طرف مائل پرواز ہو \_ فیر اللہ کے علاقوں سے نکل کر آپ کی طرف مائل پرواز ہو \_ رنج تھا امیروں کو بال و پر کے جانے سے اُڑ چلے تفس لے کرفصل گل کے آنے سے اُڑ چلے تفس لے کرفصل گل کے آنے سے

اور اے اللہ نفس کے بُرے تقاضوں کو چھوڑنا اور آب و گل کی فانی بہاروں سے صرف نظر کرنا آپ کے جذب کرم اور توفیق خاص کے بغیر ممکن نہیں ورنہ اس کون و مکاں کی ہر فانی بہار اس کو اپنی طرف تھینچتا ہے ۔

> اس کلشن ہستی ہے چھٹنا اے دوست نہیں آسال اتنا ہر کانٹا دامن کھنچ ہے ہر پھول گریباں مائلے ہے

لین جس پر آپ کا کرم ہو ، جس کو آپ جذب فرمائیں وہ ان فانی بہاروں سے مستغنی ہو کر آپ کی طرف کھنچا چلا جاتا ہے ۔

> نہ میں دیوانہ ہوں اصغر نہ مجھ کو ذوق عریانی کوئی کھینچ لئے جاتا ہے خود جیب و گریبال کو

س لے اے دوست جب ایام بھلے آتے ہیں گھات ملنے کی وہ خود آپ ہی ہتلاتے ہیں فغان روى 🚙 🗫 💮 دون 💮

# زاں مثال برگ دے پڑمردہ ام کز بہشت وصل گندم خوردہ ام

اے خدا میں فصل خزال کے پتوں کی طرح پڑمردہ و افردہ موں کیونکہ میری روح آپ کی جنت قرب اور معیت خاصہ کی بہاروں سے مشرف ہونے کے باوجود خطاؤں کی مر تکب ہوکر آپ سے دور ہوگئ پس آپ کی بہار قرب کی محرومی سے میں اس طرح مرجھا گیا ہوں جیسے خزال کے موسم میں پھول ہے مرجھا جاتے ہیں ہو مرجھا جاتے ہیں ہوب فلک نے موسم میں پھول ہے مرجھا جاتے ہیں ہوب فلک نے موسم میں پھول ہے مرجھا جاتے ہیں ہوب فلک نے موسم میں پھول ہے مرجھا جاتے ہیں ہوب فلک نے موسم میں پھول ہے مرجھا جاتے ہیں ہوب فلک نے موسم میں پھول ہے مرجھا جاتے ہیں ہوب فلک نے موسم میں ہوبال کردیا

چوں بدیدم لطف و اکرام ترا وال سلام و سلم و پیغام ترا

لین اپنی نالا نقیوں اور خطاؤں کے باوجود جب میں نے آپ کا لطف و اکرام اور سلام و پیام لیعنی قبولیت توبہ کا اعلان اور دعوت الی دارالسلام کو دیکھا تو آپ سے رشتہ محبت اور رابطہ عبدیت استوار کرنے کا ہمت و حوصلہ ہوا ورنہ اپنی خطاؤں کا استحضار آپ سے حجاب بن گیا تھا جو آپ کے کرم عام اور رحمت واسعہ کے صدقہ میں اٹھ

جو ناکام ہوتا رہے عمر مجر مجی بہرحال کوشش تو عاشق نہ چھوڑے یہ رشتہ محبت کا قائم ہی رکھے جو سو بار ٹوٹے تو سو بار جوڑے

من سپند چثم بد کردم پدید در سپندم نیز چثم بد رسید

الد مشاہ فی حاجیا گے استد ایک کالا دانہ ہے جو مثل رائی کے ہوتا ہے۔ اسپند جلانا ایک محاورہ ہے جو مولانا نے تثبیہ کے طور پر یہاں استعال کیا ہے کہ پہلے لوگ نظر بد کا اثر دور کرنے کے لئے دانۂ اسپند جلایا کرتے تھے تو مولانا فرماتے ہیں کہ شیطان کی پُر فریب نظر یعنی کید و کر سے بچنے کے لئے میں نے تدابیر کا اسپند جلایا لیکن میری ان تدابیر کو بھی اس نے نظر بد نگادی اور میں جلایا لیکن میری ان تدابیر کو بھی اس نے نظر بد نگادی اور میں تلیس ابلیس کے فکنچہ میں آگیا۔

دافع ہر چیثم بد از پیش و پس چیثم ہائے پُر خمارِ تست و بس

اے اللہ اول و آخر ، دائیں بائیں ہر طرف سے ابلیس کی نظر بد یعنی اس کی تلبیس و اغوا اور کید و مکر سے ہماری حفاظت کرنے والی صرف آپ کی چیم پُر خمار لیعنی آپ کی عنایات مجوبانہ و الطاف کریمانہ ہیں۔ اگر آپ کی حفاظت ہو تب ہی ہم شیطان کے اغوا و تلبیس سے محفوظ رہ سکتے ہیں۔

چیم بد را چیم نیکویت شها مات و متاصل کند نعم الدوا

ابلیس کی نظر بد کے اثر کو زائل کرنے کے لئے اور اس کے ضرر کو جڑ سے اکھاڑنے کے لئے ، اے خدا صرف آپ کی نگاہ کرم ہی بہترین دوا ہے اور شیطان کے کر سے بچنے کی کوشش و تدبیر کرنا مثلاً تقویٰ حاصل کرنے کے لئے اہل اللہ کی صحبت اختیار کرنا مجھی ضروری ہے کیونکہ اس کا تھم دیا گیا ہے کہ اس پر ہی فضل مرتب ہوتا ہے لیکن موثر حقیقی حق تعالیٰ کا فضل و رحمت ہے جس کے بغیر کوئی تدبیر کامیاب نہیں ہوسکتی۔

بل زپشمت کیمیا با می رسد چثم بد را چثم نیکو می کند

بلکہ اے خدا آپ کی نظر کرم چٹم بدکی صرف دافع ہی نہیں، اس سے بڑھ کر ہے کہ آپ کی نگاہ سے ہزار کیمیا عطا ہوتی ہے جو ماہیت ہی کو تبدیل کردیت ہے اور بُری نظر کو اچھی نظر بنا دیتی ہے ،



کرگس کو باز شاہی یعنی فاسق کو ولی اللہ بنا دیتی ہے۔ پھر اپنے اس ولی کی نظر اور توجہ میں آپ وہ فاصیت رکھتے ہیں کہ جس پر اس کی نظر پڑ جاتی ہے وہ بھی تلبیس ابلیس سے محفوظ ہوجاتا ہے۔ لہذا اصلاح حال کے لئے جہال تقویٰ کا اہتمام ضروری ہے اللہ والوں کی صحبت و خدمت میں رہنا بھی ضروری ہے۔ ان کی نظر میں اللہ نے کیمیا کا اثر رکھا ہے جو پھر کو سونا بنادیتی ہے یعنی غافل و نافرمان کو اولیاء کی صف میں شامل کردیتی ہے۔





### ورس مناجات رومی

۱۲ زوقعده <u>۱۳۱۳ ه</u> مطابق ۴ مئی <u>۱۹۹۳ بروز منگل بعد مغرب</u> بمقام خانقاه الدادیه اشرفیه گلشن اقبال کراچی

# اے کمینہ بخششت ملک جہال من چہ گویم چوں تو می دانی نہال

ار دان کو دان کو دان کو دان کو دان کا منادی محذوف ہے ایمن اے خدا سے ملک جہان آپ کی ادنی بخش ہے بعنی زمین و اس خدا سے ملک جہان آپ کی ادنی بخش ہے بعنی زمین و آسان سورج اور چاند سمندر اور پہاڑ ستارے اور کہکشاں پوری کا نئات آپ کا ایک معمولی سا انعام ہے ، ہمارے لئے تو سے عظیم تر ہے گر آپ کے لئے حقیر تر ہے ۔ سے دو نسبیں ہیں ، جب نسبت اللہ کی طرف ہوگی تو ان کی عظمت شان کے مقابلہ میں سے کا نئات اللہ کی ایک معمولی می عطا ہے کیونکہ وہ خالق ہے لیکن جب بندوں کی طرف نبیت ہوگی تو ہمارے لئے سے عظیم تر ہے کیونکہ ہم کا نئات کی طرف نبیت ہوگی تو ہمارے لئے سے عظیم تر ہے کیونکہ ہم کا نئات کا ادنی ہے ادنی جز مثلاً ایک ذرہ اور ایک بھ تک پیدا نہیں کر سکتا کر سکتے لہٰذا اے خدا سے پورا ملک جہان آپ کی عظمت شان کے مقابلہ میں ایک ادنی می بخش ہے ۔ سے ترجمہ ملاء خشک نہیں کر سکتا مقابلہ میں ایک ادنی می بخش ہے ۔ سے ترجمہ ملاء خشک نہیں کر سکتا مقابلہ میں ایک ادنی می بخشش ہے ۔ سے ترجمہ ملاء خشک نہیں کر سکتا

نفان دول ۱۹۶۰ کیستان دول کیستان دول کیستان دول کیستان دول کیستان کیستان دول کیستان کلی کلیستان کیستان کرد.

سوائے اہل اللہ کی جو تیاں اٹھانے والوں کے ۔ یہاں اگر عظمت شان کا مقابلہ نہیں کہیں گے تو اللہ کی صفتِ تخلیق کی تحقیر ہوجائے گ لہذا ہے جملہ میں اپنے بزرگوں کی دعاؤں کا صدقہ سمجھتا ہوں کہ اے خدا یہ پورا ملک جہان زمین و آسان سورج اور جاند ساری کا نئات آپ کی عظمت شان کے سامنے ایک حقیر مخلوق ہے ۔

من چہ گو یم چوں تو می دانی نہاں

میں آپ سے کیا کہوں جب کہ آپ سب پوشیدہ باتوں کو بھی جانتے ہیں۔

> حال ما و این خلائق سر بسر پیشِ لطف عام تو باشد هدر

جارا حال اور پوری مخلوق کا حال یعنی زمین و آسان ، سمندر اور پہاڑ ، سورج اور چاند ، ستارول اور سیاروں کا حال ، بے جان سے کے کر جاندار تک ، جانور سے لے کر انسان تک ، فساق و فجار ہے کے کر انسان تک ، فساق و فجار ہے کے کر انبیاء و اولیاء و اقطاب و ابدال تک سب کا حال آپ پر ظاہر ہے اور آپ کے لطف عام کے سامنے وہ نا قابل اعتناء ہے ،نا قابل النفات ہے ،نا قابل النفات ہے ،نا قابل کو گئ اہمیت نہیں ہے۔ اگر آپ چاہیں تو النفات ہے بوے نافرمان کو ایک لحد میں ہدایت دے کر اس کی کوئی ایک لحد میں ہدایت دے کر اس کی

نافرمانی کو در توبہ یر سر بسجود کرادیں اور چیونی سے باتھی کو مروادی، مچھر سے نمرود کو مروادیں اور بری طاقتوں کو چھوٹی چیز سے فنا کردیں ۔ سو برس کے کافر کو سینڈوں میں فخر اولیاء بنادیں اور رات دن کے عابد کو کہہ دیں کہ مردود ہوجا جیسے شیطان مردود ہوا۔ کتنے لوگ خانقاہ سے نکالے گئے۔حضرت تحکیم الامت تفانوی رحمة الله عليه كا ايك خليفه اتنا زبردست عالم تفاكه وه حضرت كي اردو تقرير كو عربی میں لکھتا تھا اور ہر تفخص یہ سمجھتا تھا کہ اس سے بڑا کوئی خلیفہ نہیں ہے اور جانشین نیمی ہو گا لیکن وہی خانقاہ سے نکالا گیا۔ دنیاوی معاملہ میں تنخواہ کے اضافہ میں اسے وسوسہ آیا کہ اتنی فتوحات آتی ہں ، شخ ہاری تنخواہ کیوں نہیں بڑھاتے۔ پھر ایبا دشمن ہوا کہ حفرت کے ملک کے خلاف سای تحریکات کی طرف ہوگیا۔ حضرت نے اس کے لئے موذی مرید کے نام سے ایک رسالہ اپنی زندگی ہی میں شائع فرمادیا ۔ اور میرے شیخ شاہ عبدالغنی صاحب رحمۃ الله عليه نے فرمايا كه أخرى دنوں ميں اس كو كوڑھ ہو گيا اور بہت بری حالت میں موت آئی۔اللہ والوں کی ایذا رسانی سے اللہ بچائے۔

> اے ہمیشہ حاجت ما را پناہ ار دیگر ما غلط کردیم راہ

اے اللہ جاری ہر حاجت کے لئے آپ بی پناہ ہیں تعنی اے

خدا ہماری جو بھی حاجت ہوتی ہے ہم آپ ہی سے کہتے ہیں اور آپ ہی سے کہتے ہیں اور آپ ہی سے ہماری حاجت روائی آپ ہی سے ہماری حاجت روائی کے لئے آپ کے علاوہ کوئی دوسری پناہ گاہ نہیں ہے جہاں ہم اپنی حاجتیں پیش کریں۔ آپ ہی ہماری حاجتوں کے لئے پناہ گاہ ہیں۔

### بار دیگر ما غلط کردیم راه

بارِ دیگر یہاں لغوی معنی میں نہیں ہے اصطلاحی معنی میں ہے لعنی ہم سے صرف دوسری دفعہ تہیں بار بار خطا ہورہی ہے، مراد محرار ہے۔ مثلاً ایک دن بد نظری کرلی پھر توبہ کی اور دوسرے دن پھر نظر خراب کرلی تعنی بار بار ہم نے آپ کی راہ کو بھلادیا ، آپ کی رضا کے راستہ کو بھول کر بار بار ہم آپ کی ناراضگی کے راستہ پر یڑجاتے ہیں ، بار بار توبہ کرتے ہیں کیکن جب گناہ کا تقاضا اور غلبہ ہوتا ہے اور شہوت کا مجوت سوار ہوتا ہے تو ہم آپ کو فراموش کردیتے ہیں اور نفس دسٹمن کی غلامی کرنے لگتے ہیں اور آپ کی عظمتوں سے ہارا نفس صرفِ نظر کرادیتا ہے اور ہاری گول ٹوپیوں اور داڑھیوں اور کمبے کرتوں لینی وضع صالحین کے ساتھ نہایت گندے کاموں میں نفس و شیطان مبتلا کردیتا ہے۔ اگر آپ ستاری نہ فرماتے تو ساری دنیا ہم پر تھو کتی اور ہمیں جو لوگ کہہ رہے ہیں کہ حضرت دعا کیجئے گا وہ بیہ الفاظ واپس لے لیتے \_

# لیک تفتی گرچه می دانم سرت زود هم پیدا کنش بر ظاهرت

لین آپ نے فرمایا کہ اگر چہ میں تمہارا بھید جانا ہوں اور تمہاری حاجوں سے واقف ہوں لیکن کچر بھی اُدْعُونیٰ کا حکم دے رہا ہوں کہ مجھ سے ماگو استجب لکم میں تمہیں عطا کروں گا۔ جو کچھ تمہارے دل میں ہے اس کو ظاہر پر لاؤ یعنی جلدی سے اپنی زبان سے کہہ دو کہ اے اللہ ہم کو روئی چاہئے ، کپڑا چاہئے ، مکان چاہئے ، صحت چاہئے ، حج و عمرہ کی زیارت چاہئے ، گناہوں سے حفاظت چاہئے وغیرہ ۔ اگرچہ میں تمہارے دل کے رازوں سے باخبر ہوں حیا سے ناکہ تمہارا فقر اور احتیاح ظاہر ہو اور احتیاح کا کا ہو اور احتیاح کا ہر ہو اور احتیاح کی شان نہ معلوم ہو ہے ظاہر ہو اور احتیاح کی شان نہ معلوم ہو ہے

گڑگڑا کے جو مانگتا ہے جام ساقی دیتا ہے اس کو مے گلفام ناز و نخرے کرے جو مے آشام ساقی رکھتا ہے اس کو تشنہ کام

درس کے دوران ارشاد فرمایا کہ میں مناجات مولانا روم پہلے پڑھاتا ہوں اور علوم ومعارف بعد میں تاکہ مانگنے کا طریقہ آجائے لہذا ان اشعار کو زبانی یاد کر لیجئے اور دعا میں مانگئے۔ فعان روى ﴾ ﴿ ﴿ مَا مِا حِدُونَ ﴾ ﴿ وَ ﴿ الْمِا مِا حَدُونَ } ﴾ ﴿ وَ الْمِا مِا حَدُونَ }

درس مناچات رودی ۱۲ دونده ساس و مای ۱۹۹۳ دروزیده بدر نماز

مغرب بمقام خانقاه المداديه اشرفيه محلثن اقبال ٢ كراچي

نالہ کردم کہ تو علام الغیوب زیر سنگ کر بد مارا مکوب

ار نشار فر حابیا که مولانا روی بارگاه خداوندی مین دعا كررے بين كه اك الله مين اين كناہوں كى معافى كے لئے آپ سے نالہ و فریاد اور آہ و فغال کرتا ہوں کیونکہ میں جانتا ہوں کہ آپ علام الغيوب بين ، يوشيده باتون كو جانخ والے بين ، غيب جارے لئے غیب ہے آپ کے لئے عالم غیب بھی عالم شہادت ہے ، عالم برزخ ، احوال قیامت اور جنت دوزخ ہمارے کئے غیب ہے کین آپ کے ہر وقت سامنے ہے۔ ای طرح ہمارا ماضی حال اور مستقبل بھی ہمہ وقت آپ کے سامنے ہے ، کوئی چیز آپ سے یوشیدہ نہیں ۔ ہارا حال مخلوق سے یوشیدہ ہوسکتا ہے ، مخلوق سے ہم انے عیبوں کو چھیا سکتے ہیں لیکن کون ہے جو آپ سے اپنی حالت کو چھیا سکے ۔ جس وقت میں گناہ کررہا تھا اس وقت بھی آپ کی قدرت قاہرہ مجھے دیکھ رہی تھی اگر آپ جاہتے تو ای وقت مجھے

المان رئ المعالمة الم

نیست و نابود کر سکتے سے لیکن آپ کی رحمت واسعہ کے صدقہ میں جھے پر عذاب نازل نہیں ہوا۔ پس چونکہ میرا سب حال آپ کو معلوم ہے اس لئے آپ سے گر گرانے ، معافی مانگئے کے علاوہ کوئی راستہ نہیں ، کیونکہ و مَنْ یَغْفِرُ اللّٰہُ اُوْبَ اِلْاللّٰه آپ کے علاوہ کون ہے جو گناہوں کو معاف کر سکتا ہے ، آپ بی ہمارا آخری سہارا ہیں ، آپ بی ہماری واحد پناہ گاہ ہیں ، آپ کے علاوہ ہماری کوئی پناہ گاہ نہیں ، کوئی سہارا ، کوئی دروازہ نہیں ۔ آگر آپ ہمیں معاف نہیں معاف نہیں ، کوئی سہارا ، کوئی دروازہ نہیں ۔ آگر آپ ہمیں معاف نہیں معاف نہیں معاف نہیں معاف کریں گے تو پھر کون ہے جو ہمیں معاف کرے ۔

و ان كان لا يرجوك الا محسن فمن ذاالذى يدعوا و يرجوا المجرم

اگر نیک بندے ہی آپ سے اُمیدیں رکھ سکتے ہیں تو کون ہے وہ ذات جے مجرم یکارے۔

نہ پویٹھے سوا نیک کاروں کے گر تو

کدھر جائے بندہ گنہگار تیرا
الھیٰی عبدك العاصی اتاك

مقراً بالذنوب و قد دعاك
فان تغفر فانت لذاك اهل
و ان تطرد فمن يرحم سواك

قرجمه :اے اللہ آپ كا گنهگار بندہ آپ كے پاس عاضر ہوگيا اس

حال میں کہ اپنے گناہوں کا اعتراف کررہا ہے اور آپ کو پکار رہا ہے پس اگر آپ اس کو بخش دیں تو آپ اس کے اہل ہیں ، آپ کا یہ کرم آپ کی شان کرم کے شایان شان ہے اور اگر آپ اس کو محکرادیں تو آپ کے سواکون ہے جو اس پر رحم کر سکے۔

> باز آمد بندهٔ گریخته آبروئے خود زعصیاں ریخته

آپ سے بھاگا ہوا بندہ گناہوں سے اپنی آبرو کو تباہ کرکے کچر آپ کے پاس آگیا ہے۔

پس اے خدا جب آپ مرے تمام رازوں سے باخبر ہیں ، میرے تمام گناہوں کا آپ کو علم ہے تو

> روز محشر اے خدا رسوا نہ کرنا فضل سے کہ ہمارا حال تجھ سے کوئی پوشیدہ نہیں

اور سرور عالم صلی اللہ علیہ وسلم نے جو دعا تعلیم فرمائی میرے حق میں اس کو قبول فرمالیجئے اَللَّهُم لَا تُخْوِنِی فَائِكَ بِی عَائِم اے اللہ مجھے رسوا نہ سیجئے کیونکہ آپ مجھے خوب جانتے ہیں ، میری تمام نالا تقوں کا آپ کو علم ہے اس لئے مجھے رسوا کرنا آپ کو پچھ مشکل نہیں و لَا تُعَدِّبْنِی فَائِنْکَ عَلَی قَادِرٌ اور مجھے عذاب نہ دیجئے کہ میں پوری طرح ک

آپ کی قدرت قاہرہ غالبہ کاملہ کے تحت ہوں ، جو پوری طرح قدرت میں ہو اس کو عذاب دینا قادر مطلق کو کیا مشکل ہے لیکن آپ کریم ہیں اپ خرم کے صدقہ میں اس بندہ عاجز اور مغلوب کو رسوا بھی نہ سیجئے اور عذاب بھی نہ دیجئے ۔ دوسرے مصرع میں مولانا اللہ تعالیٰ سے درخواست کرتے ہیں ہے

### زیر سنگ مکر بد مارا مکوب

اے خدا میرا نالہ و فریاد آپ سے اس لئے بھی ہے کہ گناہوں پر مسلسل اصرار اور نافرمانیوں میں ابتلاء کی نحوست سے گناہ کے تقاضوں میں شدت آگئی ہے لہذا اگر آپ مدد نہ فرمائیں گے تو نفس و شیطان اینے مکر و فریب کے پھر کے پنچے مجھے کو منتے رہیں گے لہذا اے خدا میری مدد فرمایئے اور نفس و شیطان کی مکاریوں سے اور ان کی حالوں اور دھوکوں سے مجھے بچالیجئے کہ نفس و شیطان مجھے مغلوب نه كرسكين\_ ٱللُّهُمُّ وَاقِيَةً كَوَاقِيَةِ الْوَلِيْدِ اور ميرى الى حفاظت فرمائے جیسے مال این حجموثے سے بیہ کی حفاظت کرتی ہے کہ اس کے بچہ کو اگر مٹی کھانے کی عادت ہے تو گھر میں جھاڑو لگا كر گھر كو مٹى سے ياك كرديتى ہے ، اور اگر كوئى دوسرا بيد چھيا كر مٹی لاتا ہے تو اس کا کشم کرتی ہے اور مٹی اس سے چھین کر بھینک دیت ہے اور ایسے بچہ کو اپنے بچہ کے پاس مجھی نہیں آنے دیتی اور

فهان روی ۱۲۸۰۰ ۱۲۸۰۰ ۱۲۸۰۰ ۱۲۸۰۰ ۱۲۸۰۰ ۱۲۸۰۰ ۱۲۸۰۰ ۱۲۸۰۰ ۱۲۸۰۰ ۱۲۸۰۰ ۱۲۸۰۰ ۱۲۸۰۰ ۱۲۸۰۰ ۱۲۸۰۰ ۱۲۸۰۰ ۱۲۸۰۰ ۱۲۸۰۰

اگر بچہ مجھی چھپا کر مٹی منہ میں رکھ لیتا ہے تو اس کے منہ میں انگی ڈال کر نکال لیتی ہے اور مجھی نگل لیتا ہے تو اس کو قے کراویتی ہے تاکہ کوئی مضر چیز میرے بچہ کو نقصان نہ پہنچادے۔ تو اے اللہ مال کی رحمت تو آپ کی رحمت کی ادنیٰ بھیک ہے ، ماؤں کو محبت کرنا تو آپ بی نے سکھایا ہے۔ پس اے خالق رحمت مادرال! گناہوں ہے میری بھی اسی طرح دفاظت فرمایئے کہ اگر میں گناہ کرنا بھی چاہوں تو آپ نہ کرنے دیجئے اور گناہ اور اسباب گناہ کو مجھ سے اس طرح دور کردیجئے جسے ماں مضر چیزوں کو اپنے چھوٹے بچہ سے دور کردیجئے جسے ماں مضر چیزوں کو اپنے چھوٹے بچہ سے دور کردیتی ہے۔

### یا کریم العفو ستار العیوب انتقام از ما مکش اندر ذنوب

مولانا رومی اللہ تعالی سے عرض کرتے ہیں کہ اے خدا ہم بہت نالائق ہیں ، برائیوں میں کمال کو پنچے ہوئے ہیں ، آپ کی نافرمانی کرتے کرتے اس قابل ہوگئے کہ معافی کے قابل بھی نہیں رہے لیکن آپ کریم ہیں اور کریم وہ ہوتا ہے جو ناقابل معافی کو معاف کردے ، نالا تقول پر رحم فرمادے ، مستحق سزا و عذاب پر اپنی رحمت و مہرمانی فرمادے اور ایسے نااہلوں کو بھی اپنے کرم سے محروم نہ کرے ۔ پس اے کریم ہمارے گناہوں کو محض اپنے کرم سے معاف

فرماد یکئے بلکہ گناہوں کے آثار و نشانات کو بھی محو فرماد یکئے کیونکہ عفو کے معنی ہیں گناہوں کے نشانات اور شہاد توں کو مٹا دینا۔ اے اللہ آپ کے رسول صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا ہے کہ جب بندہ آپ سے معافی مانگنا ہے اور آپ جب اس کو معاف فرمادیتے ہیں تو آب گناہ کے حاروں گواہوں کو ختم کردیتے ہیں ، کراماً کا تبین سے اس کے گناہ کو بھلا دیتے ہیں اور اس کے اعمالنامہ سے اس گناہ کو خود مٹا دیتے ہیں اور جس زمین پر اس نے گناہ کیا تھا اس زمین سے مجھی گناہ کے آثار کو مٹا دیتے ہیں اور اس کے اعضا جو قیامت کے دن اس کے خلاف گواہی دینے والے تھے ان اعضا کو بھی وہ گناہ بھلا ريت بي حتَّى يلقى اللَّهَ و ليس عليه شاهد من الله بذنب يهال تك وہ قیامت كے دن اللہ تعالى سے اس حال میں ملے گا كه اس کے خلاف کوئی گواہ نہ ہوگا۔

پس اے اللہ میں آپ سے معافی مانگ رہا ہوں ،اپنے جرائم پر نادم ہو کر توبہ کررہا ہوں آپ اپنے رسول صلی اللہ علیہ وسلم کی بشارت کو میرے حق میں قبول فرمالیجئے اور مجھے معاف فرماد یجئے اے کریم۔

اور آپ کے رسول صلی اللہ علیہ وسلم نے ہمیں ہے دعا بھی سکھائی اَللَٰھُمَّ اِنَّكَ عَفُو ؓ اور بعض احادیث میں لفظ کریم کا بھی اضافہ ہے کہ اے اللہ آپ بہت معاف کرنے والے ، بڑے کریم ہیں ، ناقابل معافی اور مستحق عذاب کو بھی بوجہ اپنے کرم کے معاف

فرمادیے ہیں اور بھی نہیں کہ صرف معاف فرماتے ہیں بلکہ تُوجبُ الْعَفُو معاف کرنے کو آپ محبوب رکھتے ہیں جس کی شرح محد ثین نے یہ کی شرح محد ثین نے یہ کی ہے کہ آنت تُعجبُ ظُهُور صِفَةِ الْعَفُو عَلیٰ عِبَادِكَ آپ بندول پر اپنی صفت عنو و مغفرت کا ظہور آپ کو خود محبوب ہندول پر اپنی صفت عنو و معاف کرنا آپ کا محبوب عمل ہے ۔ پس لیعن آپ گار بندول کو معاف کرنا آپ کا محبوب عمل ہے ۔ پس آپ کے اس محبوب عمل کے لئے ہم گنبگار اپنے گناہوں پر ندامت و استغفار و توبہ کی گھری لے کر حاضر ہوئے ہیں فاغف عَنیٰ پس ہم کو معاف کر حاضر ہوئے ہیں فاغف عَنیٰ پس ہم کو معاف کر دیجئے کہ آپ کا محبوب عمل ہوجائے گا اور ہمارا بیڑہ پار موجائے گا اور ہمارا بیڑہ پار

آگے مولانا روئی عرض کرتے ہیں کہ اے اللہ جس طرح آپ کریم العفو ہیں ، اپنے گنبگار ول کو معاف کرنے میں آپ بے حد کریم ہیں ای طرح آپ ستار العبوب بھی ہیں ، واسع المعفوة ہیں ، اپنے بندوں کی پردہ پوشی فرماتے ہیں ، معافی مانگنے والوں کو رسوا نہیں فرماتے ۔ ستاریت اور مغفرت ہم معنی ہیں ، غفر یعفو کے معنی ستو یستو کے ہیں ۔ تفیر روح المعافی میں علامہ آلوی نے آیت وَاغْفُ عَنَّا وَاغْفِرْ لَنَا کی تفیر کے ذیل میں مغفرت کے معنی کسے ہیں ستو القبیح و اظھار الجمیل یعنی اللہ تعالی جس بندہ کی مغفرت فرماتے ہیں ستو القبیح و اظھار الجمیل یعنی اللہ تعالی جس بندہ کی مغفرت فرماتے ہیں اس کے عیوب کو مخلوق کی نگاہوں سے چھپا دیتے ہیں اس کے عیوب کو مخلوق کی نگاہوں سے چھپا دیتے ہیں اور اس کی خوبیوں کو لوگوں پر عیاں کردیتے ہیں ۔

ای لئے مولانا رومی بارگاہ خداوندی میں عرض کررہے ہیں کہ
اے خدا اپنے کریم ہونے کے صدقہ میں میرے گناہوں کو بھی
معاف فرماد بجئے اور میرے عیوب کی پردہ پوشی بھی فرمائے ، مخلوق
کی نظروں سے میرے گناہوں کو چھپاد بجئے کیونکہ آپ کا پردہ
ستاریت غیر محدود ہے اور میرے گناہ خواہ کتنے ہی کثیر ہوں محدود
ہیں لبذا غیر محدود کی نبعت کثیر محدود سے اتنی بھی نہیں جو سمندر
کو ایک قطرہ سے ہے۔ پس میرے گناہوں کو چھپانا اے اللہ آپ
کے لئے بچھ مشکل نہیں۔

اے اللہ ہم نے تو اپنے اوپر ظلم کر لیا ، ہم سے تو نالائقیاں ہو گئیں اب آپ کے عفو و مغفرت کے سوا ہمارے پاس کوئی چارہ نہیں ۔ اگر آپ توبہ و استغفار اور معافی مائٹنے کا بیر راستہ نہ رکھتے تو آپ کے گنبگار بندے کہاں جاتے لیکن آپ کے کرم نے ہم گنبگاروں کے لئے توبہ کا ایک ایبا پیارا راستہ رکھ دیا کہ توبہ کرنے والوں کو آپ صرف معاف ہی نہیں کرتے اپنا محبوب بھی بنا لیتے ہیں ۔ اِنَّ اللّٰهَ یُبحِبُ الشَّوَّابِیْنَ اور مضارع سے نازل فرمایا اور مضارع میں حال و استقبال دونوں زمانہ ہوتا ہے ۔ مطلب بیہ ہوا کہ اگر حال میں بھی میں تم سے خطا ہوگئی اور تم نے توبہ کرلی تو ہم تمہیں حال میں بھی معاف کردیں گے اور بالفرض اگر مستقبل میں بھی اپنے ضعف معاف کردیں گے اور بالفرض اگر مستقبل میں بھی اپنے ضعف بیشریت سے گناہ کر بیٹھو گے تو مستقبل میں بھی اپنے ضعف بشریت سے گناہ کر بیٹھو گے تو مستقبل میں بھی اپنے ضعف بشریت سے گناہ کر بیٹھو گے تو مستقبل میں بھی اپنے دائرہ محبوبیت

ے ہم تمہارا خروج نہیں ہونے دیں گے لہذا گناہ پر جری تو نہ ہو ،

گناہ سے جان بچانے میں جان کی بازی نگادہ لیکن اگر بہتی مغلوب

ہوجاؤ اور مجھ سے بے وفائی بعنی گناہ کر بیٹھو تو نااُمید نہ ہو، پچر

میری چوکھٹ پہ سر رکھ دو ، توبہ کے راستہ سے پچر میرے پیارے

ہوجاؤ ، توبہ کرنے والوں سے ہم پیار کرتے ہیں ۔ ملا علی تاری ایک
حدیث پاک کی شرح میں لکھتے ہیں :

إِنَّ الْمُسْتَغْفِرِيْنَ نُزِّلُوا مَنْزِلَةَ الْمُتَّقِيْنَ

گناہوں سے توبہ کرنے والے بھی متقین کے درجہ میں کردئے جاتے ہیں۔ احقر کا شعر ہے \_

> یمی ہے راستہ اپنے گناہوں کی تلافی کا تری سرکار میں بندوں کا ہر دم چشم تر رہنا

> > میراایک اور شعر ہے \_

مایوس نہ ہوں اہل زمیں اپنی خطا سے تقدیر بدل جاتی ہے مضطر کی دعا سے

آگے مولانا رومی عرض کرتے ہیں کہ اے اللہ میرے گناہوں کی وجہ سے مجھ سے انقام نہ لیجئے کیونکہ آپ کے انقام کا کون تخل کرسکتا ہے۔ حضور صلی اللہ علیہ وسلم فرماتے ہیں اَللَّهُمَّ لَا تُعَدِّبنِی فَائِنْ عَلَیْ فَائِدٌ اللہ علیہ وسلم فرماتے ہیں اَللَّهُمَّ لَا تُعَدِّبنِی فَائِنْ عَلَیْ قَائِدٌ اے اللہ مجھے عذاب نہ دیجئے کیونکہ میں تو پوری

طرح آپ کے قبضہ قدرت میں ہوں ، آپ سے نیج کر میں کہاں جاسکتا ہوں ۔ سرور عالم صلی اللہ علیہ وسلم کا یہ عنوان ہے جلب رحمت حق کے لئے جیسے چھوٹا بچہ باپ سے کہنا ہے کہ ابا مجھے نہ ماریخ میں تو آپ کا چھوٹا سا بچہ ہوں ، آپ کے قبضہ میں ہوں تو باپ کو اس کی بے بسی پر رحم آجاتا ہے تو سرور عالم صلی اللہ علیہ وسلم نے بھی اُمت کو سکھادیا کہ اپ رب سے ایسے ہی کہو تاکہ ان کی رحمت کو جوش آجائے۔

سرور عالم صلی اللہ علیہ وسلم فرماتے ہیں کہ اے وہ ذات جس کو ہمارے گناہوں سے کوئی نقصان نہیں پہنچا ، اگر وہ سارے عالم کو ہخش دے تو اس کے خزانہ ، مغفرت میں ایک ذرّہ کی واقع نہ ہو پس میرے ان گناہوں کو بخش دے جس سے اے اللہ آپ کو کوئی نقصان نہیں پہنچا اور مجھے وہ مغفرت عطا فرمادے جس کی آپ کے بیال کوئی کی نہیں ہوتی۔

ہمیں آپ کی مغفرت کا سہارا ہے کیونکہ جس کو آپ معاف فرمادیتے ہیں پھر اس سے انتقام نہیں لیتے۔

> اے پناہ ماحریم کوئے تو من بہ امیدے رمیدم سوئے تو

اے خدا میری آخری پناہ گاہ ، میری بے تھی کا واحد سہارا اور

میری امیدوں کا آخری دروازہ آپ کی بارگاہ ہے ، سارے عالم سے
اپنی امیدوں کو منقطع کرکے میں بڑی امید لے کر آپ کے پاس دوڑ
کر آیا ہوں ، آپ مجھ پر رحم فرمایئے اور میری مدد فرمایئے اور مجھ
اس غم سے نجات دیجئے جس میں میں مبتلا ہوں

يَا أَحَدَ مَنْ لَا أَحَدَ لَهُ يَا سَنَدَ مَنْ لَا سَنَدَ لَهُ انْقَطَعَ الرَّجَاءُ إِلَّا مِنْكَ نَجِينَ مِمَّا أَنَا فِيهِ وَ آعِنَى عَلَى مَا آنَا عَلَيْهِ مِمَّا نَزَ لَ بِي بِجَاهِ وَ جَهِكَ الْكُرِيْمِ وَ بِحَقِّ مُحَمَّدٍ عَلَيْكَ امِيْنَ.

سرور عالم صلی اللہ علیہ وسلم دعا فرماتے ہیں کہ اے وہ جو کس ہے کے کوں کا لیعنی جو رفیق ہے اس کا جس کا کوئی نہیں اور جو سہارا ہے اس کا جس کا کوئی نہیں اور جو سہارا ہیں ، آپ کے سوا ہر ایک سے میری امید منقطع ہوگئی ، مجھے اس حال سے نجات دیجئے کہ میں جس میں بتلا ہوں اور میری مدد سیجئے نازل شدہ بلا پر صدقہ میں اپنی ذات پاک کے اور بطفیل حق حضرت محمد مصطفیٰ صلی اللہ علیہ وسلم کے جو آپ یہ ہے آمین۔

گر سگی کردیم اے شیر آفریں شیر را مگمار برما زیں کمیں

اے شیر کے پیدا کرنے والے اللہ! اگرچہ فتق و فجور کر کے ہم

المان دول ۱۹۰۷ من منابع منابع

نے اپنے اعمال میں کتا پن کیا ہے ، اشر ف المخلو قات ہو کر کتوں جیسے کمینے کام کئے ہیں اور کتے تو غیر مکلف ہیں ، انہیں بھلے بُرے کی تمیز نہیں ، اس لئے ان پر کوئی مواخذہ نہیں لیکن ہمیں تو آپ نے انسان بنایا، عقل عطا فرمائی ، بھلے بُرے کی تمیز دی اس کے باوجود ہم نے کمینے اور ذلیل اعمال کرکے خود کو مستحق عذاب بنالیا، لہذا اے ہمارے رب ، اے خالق شیر! دنیا کی اس کمیں گاہ میں اپنے شیر وں میں سے کوئی شیر ہم پر مسلط نہ فرما یعنی ہم پر کوئی عذاب نازل نہ فرمایئے جو ہمیں اس طرح ہلاک کردے جیسے شیر کتے کو ہلاک کردیے جیسے شیر کتے کو میان فرماد بجے اور اس مستحق عذاب پر اپنا پنچہ رکھ دے تو کتے مواف فرماد بجے اور اس مستحق عذاب پر اپنا عذاب بازل نہ فرمایئے۔

# بر رہائی مثق اور رہا ہے در رہا اس رہا ان کو ہر لحظہ حیات نو ملی ان کو ہر لحظہ حیات نو ملی زیر معاشقوں کا سر رہا



### درس مناجات رومی

۱۳ ذو قعده ۱۳<u>۳ مطابق ۲ مگ ۱۹۹۳</u>ء بروز جعرات بعد نماز مغرب بمقام خافتاه الدادیه اشر فیه مکشن اقبال ۲ کراچی

آنچه در کونین زاشیا آنچه بهست وانما جال را بهر حالت که بهست

اے خدا دنیا میں بھتنی چزیں ہیں مجھے وہی دکھائے جو اُن کی اصل حالت ہے یعنی اشیاء کی ماہیت مجھے دکھائے۔ ایبا نہ ہو کہ وہ پھے ہوں اور نظر کچھ اور آئیں جیسا کہ کسی شاعر نے کہا ہے ۔

ہیں کواکب کچھ نظر آتے ہیں کچھ دیلا

مولانا کی مراد یہ ہے کہ اے اللہ ہماری شامت اعمال سے ہمیں تقلیب ابصار میں مبتلا نہ سیجئے کہ حق باطل اور باطل حق نظر آنے لگے ، صنات سیئات اور سیئات صنات معلوم ہونے لگیں بلکہ اپنے کرم سے ہر چیز کو اس کی اصلی شکل میں دکھائے تاکہ حق حق نظر آئے اور باطل باطل دکھائی دے اور اس طرح حق کی اتباع اور باطل باطل دکھائی دے اور اس طرح حق کی اتباع اور باطل سے اجتناب آسان ہوجائے۔



# آب خوش را صورتِ آتش مده اندر آتش صورت آبی منه

ار شاہد فیر حاج کے مولانا روی اللہ تعالی کے حضور میں تقلیب ابصار کے عذاب سے پناہ مانگ رہ ہیں کہ اے اللہ پانی کو ہمیں آگ کی صورت میں نہ دکھائے یعنی حنات کو غیر حنات اور حق کو باطل نہ دکھائے اور آگ کو ہمیں پانی نہ دکھائے یعنی ایسا نہ ہو کہ ہماری شامت عمل سے سکیات ہم کو حنات اور باطل ہم کو خن نظر آنے گئے۔

تکبر و خود بنی اور گناہوں پر مسلسل اصرار کی نحوست کی وجہ سے قلب کی بصیرت فاسد ہوجاتی ہے جس کی وجہ سے بصارت بیں فساد آجاتا ہے اور ایسے مخص کو حق باطل اور باطل حق نظر آنے فساد آجاتا ہے اور فانی شکلیں اور گناہ کے مواقع اور دنیائے مردار کی فانی لئت ہے اور فانی شکلیں اور گناہ کے مواقع اور دنیائے مردار کی فانی لذتیں اس کو نہایت مہتم بالثان معلوم ہوتی ہیں۔ اللہ تعالیٰ کی نافرمانی کا آتش انگیز راستہ اس کو پانی کی طرح شنڈا اور لذیذ معلوم ہوتا ہوتا ہے اور اللہ تعالیٰ کا راستہ جو پانی کی طرح صاف و شفاف اور حیات بخش ہے اسے آگ کی طرح گرم اور کلفت انگیز معلوم ہوتا ہے۔

اس تقلیب ابصار سے حدیث پاک میں پناہ میں آئی ہے۔ حضور

كلون روى 👐 🚙 (ترتماجات روى

صلی الله تعالی علیه وسلم ارشاد فرماتے ہیں:

ٱللَّهُمَّ أَرِنَا الْحَقَّ حَقًّا وَارْزُقُنَااتَّبَاعَهُ وَ اَرِنَا الْبَاطِلَ بَاطِلاً وَارْزُقْنَا اجْتَيِنَابَهُ

اے اللہ مجھے حق کو حق دکھا اور اس کی اتباع بھی نصیب فرما اور
باطل کو باطل دکھا اور اس سے اجتناب کی توفیق بھی نصیب فرما۔
(احقر راقم الحروف عرض کرتا ہے کہ اس حدیث پاک کی مندرجہ
ذیل تشر سے حضرت مرشدی وامت برکافہم نے حال ہی میں وسیارہ میں بعض اکابر علماء کے سامنے بیان فرمائی جومضمون کی مناسبت کی وجہ سے یہاں شامل کی جاتی ہے)

اس حدیث پاک کا پہلا جملہ اَللَّهُمْ اَدِنَا الْحَقَّ حَقًا یہ نعمت اولیٰ ہے کہ اے اللہ حق کا حق ہونا مجھ پر واضح فرماد ہے کیان بعض وقت حق واضح ہوگیا لیکن آدمی اسے قبول نہیں کرتا اس لئے حضور صلی اللہ علیہ وسلم نے آگے ایک جملہ اور بڑھا دیا وَادْدُوْفَنَالتُبَاعَهُ کہ اے اللہ جب آپ مجھ پر حق واضح فرمائیں تو اس کی اجاع مجمی مقدر فرماد ہجئے ۔ یہ دوسرا جملہ نعمت اولیٰ کا مکیل ہے کیونکہ حق کا ظاہر مونا نعمت ہے لیکن اگر اجاع کی توفیق نہ ہو تو نعمت کی شخیل نہیں ہونی اور جو مقصد ہے وہ حاصل نہ ہوا اور بلاغت کلام نبوت دیکھے کہ و وَقَفْنَا نہیں فرمایا کہ جمیں توفیق دے دیجے بلکہ وَادْدُوْفَنَا فرمایا کہ وَقَفْق دے دیجے بلکہ وَادْدُوْفَنَا فرمایا کہ

ہمیں اس کی اتباع کا رزق دے دیجئے کیونکہ رزق اپنے مرزوق کو تلاش کرتا ہے جیسا کہ دوسری حدیث پاک میں ارشاد ہے:

إِنَّ الرِّزْقَ لَيَطْلُبُ الْعَبْدَ كَمَا يَطْلُبُهُ اَجَلُهُ (منكزة)

رزق بندہ کو اس طرح تلاش کرتا ہے جس طرح اس کی موت اس کو تلاش کرتی ہے۔ مطلب بیہ ہوا کہ ہم جہاں بھی رہیں اجاع خق کے رزق کو ہماری روح میں داخل کرد بجئے۔ جسمانی رزق بید میں داخل ہوتا ہے داخل ہوتا ہے داخل ہوتا ہے اور توفیقِ اجاع کا رزق روح کے اندر داخل ہوتا ہے لیکن بلاغت کلام نبوت کا کمال ہے کہ توفیق کو رزق کے لفظ سے تعبیر فرمایا کہ اجاع حق کا رزق ہمیں دے دیجئے کیونکہ ایک اور حدیث میں آپ صلی اللہ علیہ وسلم کا ارشاد ہے:

#### إِنَّ نَفْسًا لَنْ تَمُوْتَ حَتَّى تَسْتَكْمِلَ رِزْقَهَا

کی نفس کو ہرگز موت نہیں آسکی جب تک وہ اپنا رزق ممل نہ کرلے۔ تو حضور صلی اللہ علیہ وسلم نے واد ذقنا فرماکر اُمت کے لئے یہ نعمت مانگ لی کہ اے اللہ ہمیں مرنے نہ دیجئے جب تک ہم پوری پوری اتباع حق نہ کرلیں۔ جس طرح اسکمال رزق ظاہری کے بغیر موت نہیں آسکی ای طرح اے اللہ اسکمال رزق باطنی یعنی اتباع حق کی جمیل کے بغیر ہمیں موت نہ دے ، جب تک اتباع حق میں ہم ممل نہ ہوجائیں ہمیں موت نہ دے ، جب تک اتباع حق میں ہم

اور حدیث پاک کا دوسرا جز ہے وَاَدِنَا الْبَاطِلَ بَاطِلاً اور باطل کو جمیں باطل دکھا وَاذِ وُفْنَا الْجِیْنَابَهُ اور اس سے اجتناب کی توفیق بصورتِ رزق دے ، اجتناب عن الباطل کا رزق روحانی جمیں خود علاش کرلے کہ جس باطل کے زغہ میں جہاں کہیں جم کچنے ہوں اس سے بچنے کی توفیق ہمارے رزق کی طرح وہاں پہنچ جائے اور جمیں اس باطل سے اجتناب کی توفیق نصیب ہوجائے اور جب تک باطل اور معصیت اور گناہوں کے اعمال سے ہم کو طہارت کاملہ ، عفاظت کاملہ نصیب نہ ہو اے خدا ہمیں موت نہ آئے حَشّی تُسْتَکٰمِلَ دِذْفَهَا یہاں تک میرا نفس آپ کے اس رزق روحانی کو کمل حاصل نہ کر لے۔

اور حدیث پاک میں کُن تَمُوْتَ کَا لفظ آیا ہے کہ ہر گر کوئی نہیں مرسکتا جب تک کہ وہ اپنا رزق مکمل نہ کرلے تو اجاع حق اور اجتناب باطل کی توفیق کو رزق سے تعبیر فرمانا یہ آپ صلی اللہ علیہ وسلم کا اُمت پر رحم ہے کہ بغیر مکمل حق پرستی اور بغیر مکمل اجتناب عن المعاصی کے میری اُمت کو موت ہی نہ آئے۔ حق پرستی کے رزق کا نام اجاع حق ہے اور باطل سے پرمیزگاری و بے زاری کے رزق کا نام اجاع حق ہے اور باطل سے پرمیزگاری و بے زاری کے رزق کا نام اجتناب عن المعاصی ہے۔ جب اس دعا کی برکت سے رزق کا نام اجاع اور باطل سے اجتناب رزق کی طرح افراد اُمت کے کے مقدر ہوجائے گا تو انہیں موت نہ آئے گی جب تک یہ روحانی رزق کمل ان کو نہ پہنچ جائے اور اس طرح وہ پاک و صاف ہو کر رزق کمل ان کو نہ پہنچ جائے اور اس طرح وہ پاک و صاف ہو کر

اور اللہ کے پیار کے قابل ہو کر اللہ کے حضور میں حاضر ہوں گے۔
(احظر راقم الحروف عرض کرتا ہے کہ جنوبی افریقہ کے ایک شخ الحدیث جو حضرت والا کی خدمت میں قیام کے لئے آئے ہوئے تھے انہوں نے فرمایا کہ یہ تشر تک بالکل الہامی ہے ، ذہن کی رسائی ان معانی تک نہیں ہوسکتی جو حضرت والا نے بیان فرمائے خصوصاً توفیق کی رزق سے تعبیر کی مدلل تقریر عجیب و غریب ہے جو نہ کسی کتاب میں دیکھی نہ کسی سے سنی ۔ جامع )

حضرت والانے فرمایا کہ الحمد للہ اللہ تعالیٰ اپنے کرم سے جو علوم میری زبان سے بیان کرادیتے ہیں وہ علوم بتاتے ہیں کہ بیا زمینی مُحرَجات نہیں ہیں آسانی مُنزُ لات ہیں ہے

میرے پینے کو دوستو س لو آسانوں سے مے اُرتی ہے

الحمد لله تعالی مولانا کے اس شعر کی شرح مدلل بالحدیث ہوگئ۔ مولانانے اس شعر میں تقلیب ابصار کے اس عذاب سے پناہ مائلی ہے جس میں آگ بانی اور پانی آگ نظر آنے لگتا ہے بعنی حق باطل اور باطل حق نظر آتا ہے جس کا سبب غلبۂ جاہ یا غلبۂ باہ سے اعراض عن المحق ہے مثلاً کسی پر حق واضح ہوگیا لیکن اپنی جاہ و کبر و خود بنی کے سبب کہتا ہے کہ میں کسی مولوی کی بات نہیں مانتا ،

كان رئ ١٠٠٠)

جانتا ہے گر مانتا نہیں۔ خواجہ صاحب نے ایسے ہی لوگوں کے لئے فرمایا کہ

> حق جاننے تو ہیں وہ گر ماننے نہیں ضد ہے جنابِ شیخ تقدس مآب ہیں

حق سے اعراض کا سبب یہاں غلبہ ، جاہ ہے جس سے حق کو قبول نہیں کرتا اور باطل اس کو حق نظر آتا ہے۔ ای طرح کس حین کو دیمیے کر نفس کا حرام خوشیوں اور بدستیوں سے مغلوب ہوجانا اور فانی صور تیں اس کو نہایت مہتم بالثان اور حکومت و سلطنت اور تاج و تخت سے زیادہ عظیم الثان معلوم ہونا یہ تقلیب ابصار ہوجہ غلبۂ باہ کے ہے۔ غرض اہتاء خواہ جاہ کے سبب سے ہو یا باہ کے سبب سے ہو یا باہ کے سبب سے ہو یا باہ کے سبب سے اللہ تعالیٰ سے پناہ مائگنی چاہئے جیسا کہ مولانا روی ایک اور شعر میں اللہ تعالیٰ سے بناہ مائگنی چاہئے جیسا کہ مولانا روی ایک اور شعر میں اللہ تعالیٰ سے اس طرح فریاد کرتے ہیں ہے۔

الغیاث از ابتلایت الغیاث شد ذکور از ابتلایت چول اناث

اے خدا آپ سے فریاد ہے ، آپ سے فریاد ہے کہ آپ کے امتحان و آزمائش سے جلال الدین پناہ چاہتا ہے ۔ بڑے بڑے مردان راہِ خدا جب آپ کی آزمائش میں مبتلا ہوئے تو مونث ثابت ہوئے الفيان روى مناجات مروى مناجات مروى

یعنی امتحان میں قبل ہو گئے اور ان کو حق باطل اور باطل حق نظر آنے لگا العیاذ بالله ۔

ای کئے مولانا بارگاہ حق میں کس عجیب عنوان سے درخواست کرتے ہیں۔مولانا کے علوم سے معلوم ہوتا ہے کہ بیہ شخص کتنا برا عارف باللہ تھا۔ فرماتے ہیں ۔

### يا غيرت المستغيثين اهدنا لا افتخار بالعلوم والغناء

اے فریاد خواہوں کے فریاد رس ہمیں اپٹی مرضی کے راستہ پر چلائے، ہم کو اپنے علم پر کوئی فخر نہیں کیونکہ اگر آپ کا فضل نہ ہو تو ہمارا علم ہمیں آپ کی نافرمانی کے راستوں سے نہیں بچاسکتا۔ ای لئے مشاہدہ ہے کہ بعضوں کے علم و عمل میں کتنے فاصلے ہوتے ہیں لہذا ہم اپنے علم کی وجہ سے آپ کی رحمت سے مستغنی نہیں ہو سکتے۔ ہمارا ہر سانس اور ہر لمحۂ حیات آپ کی رحمت کا ، آپ کی فصرت و مدد کا ، آپ کی فضل و کرم کا مختاج ہے۔ ہمارا علم ہماری ہماری ہرایت کے لئے کافی نہیں بلکہ ہماری ہرایت آپ کے فضل و رحمت پر موقوف ہے ۔ پس اے فریاد کرنے والوں کی فریاد سفنے والے ہماری ہدایت کا ارادہ فرمالیجئے اور اپنا وہ فضل و رحمت و مشیت ہماری ہرای کی طال کرد بیجئے جس پر آپ نے قرآن یاک میں تزکیۂ فض کی شامل حال کرد بیجئے جس پر آپ نے قرآن یاک میں تزکیۂ فض کی



بنیاد ر کھی ہے۔

وَ لَوْ لَا فَصْلُ اللهِ عَلَيْكُمْ وَ رَحْمَتُهُ مَا زَكَى مِنْكُمْ مِنْ آحَدِ آبَدًا وَلكِنَّ اللهَ يُزَكِّي مَنْ يَّشَآءُ

اللہ تعالیٰ ارشاد فرماتے ہیں کہ اگر تم پر اللہ کا فضل اور اس کی رحمت نہ ہوتی تو تم میں سے کوئی پاک نہیں ہوسکتا تھا لیکن اللہ تعالیٰ جس کو چاہتا ہے اس کو پاک کردیتا ہے۔



نفان روی کی کیسک (شرعمان جاندروی)

هر دس هناچان روهی ۱۱ دو تعده ساس د مطابق ۸ مئ سود و بروز بغته بعد نماز مغرب بمقام خانقاه امدادیه اشرایه محشن اتبال ۲ کراچی

از شراب قبر چوں مستی دہی نیست بارا صورت ہستی دہی

ار شاھ فرھاجیا گئہ مولانا روی اللہ تعالیٰ سے عرض کرتے ہیں کہ اے اللہ مسلسل نافرمانی و سر کشی اور گناہوں کے سبب آپ جس سے انقام لینا جائے ہیں اس کو اینے قہر کی شراب ملا دیتے ہیں تعنی اس کی عقل پر عذاب نازل فرمادیتے ہیں جس کی علامت سے ہے کہ گناہوں میں اس کو بہت نشہ اور مستی محسوس ہوتی ہے اور اس کو اینے انجام کی تھی پروا نہیں رہتی کہ یہ مستی موجب عذاب ہے اور ایبا شخص اپنی جان کے نفع و نقصان سے بے خبر ہو کر فَأَنْسُلُهُمْ أَنْفُسَهُمْ كَا مصداق موتا ب اور شراب قبركي مستى كا اثريه ہو تا ہے کہ دنیائے فانی اس کو نہایت حسین ، مہتم بالشان اور یائیدار نظر آتی ہے اور فانی صور تیں ، فانی لذتیں اور فانی مزے اس کو حاصل زندگی اور حاصل کا ئنات معلوم ہوتے ہیں جن پر اس کی مٹی مٹی ہوکر خسر الدنیا و الآخرۃ ہوجاتی ہے۔

تو بزن یا ربنا آب طهور تا شود این نار عالم جمله نور

اے ہارے رب اپنے آب رحمت کا ایک چھینٹا اس عالم پر ڈال دیجے جو شہوات نفسانیہ کی آگ میں جل رہا ہے تاکہ شہوت کی یہ آگ نور میں تبدیل ہوجائے یعنی اسباب قرب سے مبدل ہوجائیں۔

گر تو خواہی آتش آب خوش شود ورنہ خواہی آب ہم آتش شود

اے خدا اگر آپ چاہیں تو آگ شخنڈا پانی بن سکتی ہے اور آپ نہ چاہیں تو آگ شخنڈا پانی بن سکتا ہے بعنی اگر نہ چاہیں تو پانی بھی آپ کے تھم سے آگ بن سکتا ہے بعنی اگر آپ چاہیں تو اسباب خیر پر خیر آپ چاہیں تو اسباب خیر پر خیر مرتب نہ ہو اور خیر شر بن جائے۔

کوه و دریا جمله در فرمان تست آب وآتش اے خداوندآن تست

اے خدا پہاڑ اور سمندر آپ کے تالع اور آپ کے زیر فرمان میں اور آگ اور پانی سب میں آپ کی مختلف شانوں کا ظہور ہے۔



## در عدم کے بود مارا خود طلب بے طلب کردی عطا ہائے عجب

اے اللہ عدم میں جارا وجود نہ تھا ، جارے باس زبان نہ تھی جس سے ہم مالگتے لیکن بغیر طلب کے اور بغیر مالگے ہوئے آپ نے اپنی عطاؤں کے خزانے ہم پر برسادیئے۔ عالم عدم میں جبکہ ہمارے جسم و جان بی نہ تھے تو ہم آپ سے بیہ سوال کیسے کرتے کہ ہمیں وجود عطا فرمایئے کیکن آپ کے کرم نے بغیر سوال ہمیں وجود عطا فرمایا اور بدون سوال جمیس انسانی قالب عطا فرمایا ۔ آپ اگر جاہتے تو ہمیں کتے سور اور گدھے کے قالب میں پیدا کر سکتے تھے لیکن آپ کے کرم نے بغیر سوال اور بغیر طلب کے اشرف المخلوقات کے قالب میں پیدا فرمایا لیعنی انسان بنایا اور پھر اے اللہ آپ نے کرم بالائے کرم یہ فرمایا کہ ہمیں کسی کافریا مشرک کے گھر نہیں پیدا فرمایا اور مسلمان گھرانے میں پیدا فرما کر ایمان جیسی عظیم الثان دولت مفت میں عطا فرمادی جس کے آگے زمین و آسان کے تمام خزائن اور ساری دنیا کی مجموعی نعتیں کوئی حقیقت نہیں رکھتیں ، ایمان عطا فرما کر گویا جنت کا مکٹ آپ نے بے مانکے عطا فرما دیا۔ اے اللہ اگر آپ ہمیں ایمان نہ عطا فرماتے تو ہم کس قدر عظیم خسارہ میں یر جاتے کہ اگر مفت اقلیم کی بادشاہت بھی ہمیں مل جاتی کین کفر و شرک کے سبب کتے اور سور سے مجمی ہم بدتر ہوتے اور

مرنے کے بعد دائی عذاب میں جتاا ہوجاتے۔ اور اے اللہ اگر آپ
کی مدد نہ ہوتی تو ہم بُری صحبت میں پڑکر مسلمان گھرانے میں پیدا
ہونے کے باوجود نہ جانے کس گمرائی میں پڑ جاتے۔ کتنے لوگ مسلمان گھرانے میں پیدا ہوئے لیکن آپ کے فضل سے محروم
ہونے کے سبب مرتد اور کافر ہوگئے۔ لہذا اے اللہ بیہ آپ کی
رحمت اور فضل عظیم ہے کہ آپ نے اللہ والوں سے تعلق کی توفیق
بخشی اور دین پر عمل نصیب فرمایا اور صحت روحانی اور جسمانی دونوں
عطا فرمائیں اور کتنے امراض اور بیاریوں سے محفوظ فرمایا اور صحتمند
جسم عطا فرمایا ، معذور و محتاج نہ بنایا۔ غرض آپ کی ان نعمتوں کا
شار و احاطہ بھی محال ہے جو بدون مانگے آپ نے اپنے بندوں پر
مبذول فرمائیں

ما نبودیم و تقاضا ما نبود لطف تو ناگفتهٔ ما می شنود

اے اللہ جب ہم نہیں تھے تو ہارے پاس تقاضائے سوال اور زبان مجھی زبان طلب نہیں تھی لیکن آپ کے کرم سے ہماری بے زبانی بھی خالی نہ گئی اور آپ کے کرم نے ہماری ان کہی باتوں کو سن لیا۔ خالی نہ گئی اور آپ کے کرم نے ہماری ان کہی باتوں کو سن لیا۔ جان و نال دادی و عمر جاودال سائر نعمت کہ ناید دربیاں

اے اللہ بغیر مانگے آپ نے ہمیں جان بخشی اور جان کی بقاء کے لئے روثی دی اور روثی سے طاقت پاکر جان جب اے اللہ آپ کی عبادت میں مشغول ہوئی تو آپ نے اس کو عمر جاوداں عطا فرمائیں گے جس کے فرمائی ۔ جنت میں آپ ایس حیات جاوداں عطا فرمائیں گے جس کے بارے میں آپ نے این حیات جاوداں علیہ وسلم کی زبان بارے میں آپ نے اپنے پیارے نبی صلی اللہ علیہ وسلم کی زبان نبوت سے اپنے بندوں کو بشارت دے دی کہ

مَا لَا عَيْنٌ رَأْتُ وَلَا أَذُنَّ سَمِعَتْ وَ لَا خَطَرَ عَلَى قَلْبِ بَشَرٍ

جنت میں ایسی نعتیں ہیں کہ نہ کسی آنکھ نے ان کو دیکھا ، نہ کسی کان نے سنانہ کسی انسان کے قلب پر ان کا خیال گذرا۔

مولانا رومی فرماتے ہیں کہ اے اللہ یہ تمام نعمتیں اور نہ جانے کتنی بے شار نعمتیں آپ نے عطا فرمائی ہیں جو بیان میں نہیں آسکتیں۔

> بے طلب تو ایں طلب ماں دادہُ سینج احساں بر ہمہ بکشادہُ

اے اللہ جب بغیر مائلے ہوئے آپ نے اپنی محبت کی تڑپ ہمیں بخشی اور ہم پر احسان کے خزانے برسادئے

> بے شار و عد عطا بنہادۂ باب رحمت بر ہمہ بکشادۂ

اور آپ کے کرم نے جب استے بڑے بڑے انعامات بے مانکے عطا فرمادے کہ آپ نے خود فرمایا کہ وَ إِنْ تَعُدُّوْا نِعْمَتَ اللهِ لَا تُحْصُوْهَا اگر الله کی نعتوں کو تم شار کرنا چاہو تو نہیں کر سکتے پس جم پر آپ نے اپنی رحمت کے بے شار دروازے کھول دئے۔

باطلب چوں نہ دہی اے حی و ودود کز تو آمہ جملگی جود و وجود

جب بے مائے آپ نے بد لطف و کرم فرمائے ہیں تو اے زندہ حقیقی اور اے محبت کرنے والے اللہ ما تگنے والوں کو بھلا آپ کیونکر محروم فرمائیں گے کہ آپ ہی نے ہارے وجود میں جود کے خزانے ر کھ دئے ہیں ، قوت باصرہ ، قوت سامعہ ، قوت ذائقہ ، قوت شامه ، قوت لامسه يعني آتكھول ميں بينائي كا خزانه ركھ ديا ، كانوں ميں شنوائي کا خزانه رکھ دیا ، منه میں ذائقه اور گویائی کا خزانه رکھ دیا ، ناک میں سو تکھنے کا خزانہ رکھ دیا اور ہاتھوں میں چھونے کا خزانہ رکھ دیا اور سے تو ظاہر خزانوں کا حال ہے اور باطن میں جو خزانے ہیں وہ ہم کو نظر نہیں آتے۔جم کے اندر ایک بورا کارخانہ چل رہا ہے۔ لقمہ نگلنے کے بعد ہمیں کچھ نہیں کرنا بڑتا ، اندر معدہ کی مشین خود جالو ہوجاتی ہے، ایک لقمہ سات قشم کے مضمول سے گذرتا ہے ، مضم معدی ہضم معوی وغیرہ پھر جگر میں خون بنتا ہے اور جگر دل کو خون

سپلائی کرتا ہے اور قلب جم کی تمام شریانوں کو سپلائی کرتا ہے۔
جم کے اندر ایک کارخانہ چل رہا ہے اور ہمیں اس کی خبر نہیں۔ تو
اے اللہ جب بغیر مائے آپ کے یہ الطاف و عنایات ہیں تو مائلے
والوں کو بھلا آپ کیوں نہ عطا فرمائیں گے۔ پس اے اللہ میں آپ
سے اپنے وجود کی تطبیر یعنی تزکیۂ نفس کا سوال کرتا ہوں تاکہ جب
میں برائیوں سے پاک ہوجاؤں گا تو آپ کو پا جاؤں گا کیونکہ آپ
پاک ہیں ناپاکوں کو نہیں ملتے۔ ای لئے آپ نے فرمایا قلد اَفلَعَ مَنْ فرماتے ہیں نے اپنے نفس کا تزکیہ کرالیا وہ فلاح پاگیا۔ مولانا رومی فرماتے ہیں ے

### چوں شدی زیبا بدان زیبار سی

جب تم زیبا لیتنی اخلاق رذیلہ سے پاک ہوجاؤگے تو اس زیبا حقیقی تک پہنچ جاوگے۔

> این طلب در ماهم از ایجاد تست رُستن از بیداد یارب داد تست

ہارے اندر جو اے اللہ آپ کی طلب ہے لیعنی ہم جو آپ کو چاہتے ہیں یہ بھی آپ ہی کی عطا ہے ۔ مری طلب بھی کسی کے کرم کا صدقہ ہے قدم یہ اٹھتے نہیں ہیں اٹھائے جاتے ہیں

اور بے وفائی اور ظلم بینی گناہ سے رہائی اور خلاصی پاجانا یہ سب آپ کی توفیق اور عطا و کرم ہے ورنہ اگر آپ کا فضل نہ ہو تو کوئی گناہ نہیں چھوڑ سکتا ۔ جس کو گناہ چھوڑنے کی توفیق ہو گئی سمجھ لو اس پر اللہ کی رحمت نازل ہو گئی کیونکہ حضور صلی اللہ علیہ وسلم کا ارشاد

### ٱللَّهُمَّ ارْحَمْنِي بِتَرْكِ الْمَعَاصِيٰ

اے اللہ مجھ پر وہ رحمت نازل فرما جس کی برکت سے میں گناہ جھوڑدوں اور جو اللہ کی نافرمانی نہیں کرتا ہے دلیل ہے کہ یہ اللہ کا طالب ہے۔

> ہے طلب ہم می دہی سکنج نہاں رائیگاں بخشیدہ جان جہاں

اے اللہ بغیر مائے ہوئے آپ خشیت و محبت و تقویٰ کی باطنی دولت عطا فرماتے ہیں اور مفت میں اہل جہان کو جان یعنی نسبت فاصہ مع اللہ اللہ اللہ تعالٰی کی نعمتوں کو این مجان کا ثمرہ نہیں سمجھنا چاہئے بلکہ اللہ کی عطاکا سبب اللہ کی عطا، ان کے کرم کا سبب ان کا کرم، ان کی رحمت کا سبب ان کی

رحمت ہے۔ اللہ کی عطا و کرم کی نبست اپنے مجاہدات کی طرف کرنا اعراض عن الحق اور عین ناشکری ہے۔ حضرت حکیم الامت بیان القرآن کے عاشیہ مسائل السلوک میں تحریر فرماتے ہیں ان بعض المعتوین من الصوفیاء والسالکین ینسبون کمالاتھم الی مجاهداتھم فھندا عین الکفوان بعض صوفیاء و سالکین اپنے کمالات کی نبست اپنے مجاہدات کی طرف کرتے ہیں یہ عین ناشکری ہے ۔

## ه كذا انعم الى دارالسلام بالنبى المصطفىٰ خير الانام

اے خدا حضرت محمد مصطفیٰ صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کے صدقہ میں یہ انعامات ہم پر مبذول فرماتے رہے یہاں تک کہ ہم جنت میں پہنچ جائیں۔

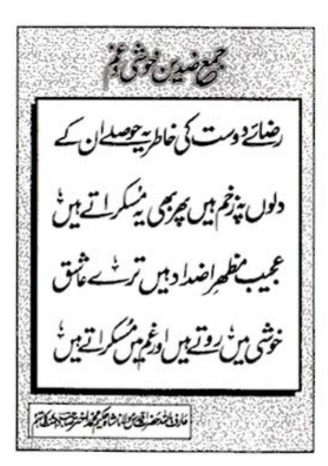
> اے خدا اے فضل تو حاجت روا باتو یاد چچ کس نبود روا

اے خدا آپ کا فضل ہی حاجت روائی کرتا ہے ، آپ کی یاد کے ساتھ کسی اور کی یاد ناروا ہے بعنی حاجت روائی صرف آپ ہی کے ساتھ کسی اور کو شریک کرنا جائز نہیں کیونکہ آپ کے سام کوئی بندوں کے کام نہیں بناسکتا۔



ایں قدر ارشاد تو بخشیدہ تابدیں بس عیب ما پوشیدہ

اے خدا جو ارشادات و ہدایات آپ نے اپنے دین کے ذریعہ جمیں عطا فرمائیں یہاں تک کہ ان ہدایات پر عمل نہ کرنے کے جمیں عطا فرمائیں یہاں تک کہ ان ہدایات پر عمل نہ کرنے کے جمارے عیب کو بھی آپ کے کرم نے چھپایا ، اور جمیں رسوا نہ فرمایا۔





### درس مناجات رومی

۱۷ ذو قعده ساس ها مطابق ۹ مگ سام ۱۹۹۳ مروز اتوار بعد نماز مغرب به تام خافتاه الدادم اشرفیه گلشن اقبال ۲ کراچی

> قطرهٔ دانش که بخشیدی زپیش متصل گردال ز دریا ہائے خویش

اے اللہ علم کا وہ قطرہ جو آپ نے اپنی طرف سے مجھے بخشا ہے اس کا اتصال این غیر محدود دریائے علم سے فرماد بیجئے بعنی میرے محدود علم کو اینے علم لا محدود سے ملا دیجئے تاکہ میرا وہ قطرہ علم صرف کتب بنی تک محدود نہ رہے بلکہ قطب بنی سے مشرف ہو کر آپ کے غیر محدود دریائے علم سے متصل ہوجائے۔ جو لوگ صرف کتب بنی ہے علم کے حروف اور نفوش حاصل کرتے ہیں ان کے علم کی مثال حوض کی سی ہے جس کا یانی ایک دن ختم ہوجائے گا اور جو لوگ کتب بنی کے ساتھ قطب بنی مجمی کرتے ہیں لیعنی رسمی علوم ظاہرہ کی مخصیل کے ساتھ مسی صاحب نسبت کی صحبت میں رہ كر الله كى محبت حاصل كرتے بين ، اين نفس كى اصلاح كراتے بين ، گناہوں سے بیخ میں ہر مجاہدہ و مشقت کو ، ہر عم کو برداشت کرتے بیں ان کے علم کی مثال ایس ہے جیسے کنویں کی گرائی میں زمین کے

اندر سے سوتہ پھوٹ جائے تو اب اس کا پانی جمی ختم نہیں ہوگا ۔
یس جب کوئی عالم کی اللہ والے کی صحبت کی برکت سے صاحب نبیت ہوجاتا ہے تو اس کے قطرۂ علم کا اتصال حق تعالی کے غیر محدود دریائے علم سے ہوجاتا ہے اور اس کا علم بھی ختم نہیں ہوتا۔ عالم غیب سے اس کے قلب پر ایسے علوم وارد ہوتے ہیں کہ کتب عنی والے جیرت میں رہ جاتے ہیں کہ سے علوم اس کو کہاں سے آرہے ہیں جو ہم نے کتابوں میں نہیں پڑھے۔ ان اہل ظاہر کو پیتا آرہے ہیں جو ہم نے کتابوں میں نہیں پڑھے۔ ان اہل ظاہر کو پیتا نہیں کہ اس کے علم کا خفیہ رابطہ کس غیر محدود دریائے علم سے نہیں کہ اس کے علم کا خفیہ رابطہ کس غیر محدود دریائے علم سے ۔ مولانا فرماتے ہیں ۔

خم که از دریا در او راہے شود پیش او جیحونہا زانو زند

جس منظے کا رابطہ خفیہ طور پر سمندر سے ہوجائے تو اس کے سامنے بوے برئے دریائے جیون و فرات زانوئے ادب تہہ کرتے ہیں کیونکہ ان دریاؤں کا پانی خشک ہوسکتا ہے لیکن اس منظے کا پانی بھی خشک نہیں ہوگا کیونکہ اس کے اندر مخفی راستہ سے سمندر کا پانی آرہا ہے ۔ پس جس کو کسی صاحب نبیت کی صحبت سے اللہ کی محبت ماصل ہوگئی اور اپنے علم پر عمل کی توفیق ہوگئی اس کو علم کی روح عاصل ہوگئی اور اپنے علم پر عمل کی توفیق ہوگئی اس کو علم کی روح عاصل ہوگئی کیونکہ علم کی روح عمل ہوتا ہے ماصل ہوگئی کیونکہ علم کی روح عمل ہوتا ہے ماصل ہوگئی کیونکہ علم کی روح عمل ہوتا ہے ماصل ہوگئی کیونکہ علم کی روح عمل ہوتا ہے اس کو قت علم ہوتا ہے ماصل ہوگئی کیونکہ علم کی روح عمل ہوگئی کیونکہ علم کی روح عمل ہوتا ہے ماصل ہوگئی کیونکہ علم کی روح عمل ہوتا ہے ماصل ہوگئی کیونکہ علم کی روح عمل ہوتا ہے ماصل ہوگئی کیونکہ علم کی روح عمل ہو تا ہے ماصل ہوگئی کیونکہ علم کی روح عمل ہو تا ہے ماصل ہوگئی کیونکہ علم کی روح عمل ہو تا ہے ماصل ہوگئی کیونکہ علم کی روح عمل ہو تا ہے ماصل ہوگئی کیونکہ علم کی روح عمل ہوگئی کیونکہ کیونکہ کیونکہ علم کی روح عمل ہوگئی کیونکہ کی کیونکہ کیونکٹی کیونکٹے کیا کیونکٹے کیونکٹے

جب اس پر عمل کی توفیق ہوجائے۔ورنہ جس کو اپنے علم پر عمل کی توفیق نہیں وہ عالم کہلانے کا مستحق نہیں مثلاً غض بصر کا تھم معلوم ہوگیا لیکن عمل نہیں کرتا تو اس کو ابھی علم حاصل نہیں ہوا،علم کے صرف نقوش حاصل ہوئے لیکن جب کوئی حسین شکل سامنے آئی اور غض بصر کے تھم کو اس نے اپنی آئکھوں پر نافذ کرلیا تو علم غض بصر اس کو اب حاصل ہوا۔ معلوم ہوا کہ جو علم مقرون بالعمل نہ ہو علم کہلانے کا مستحق نہیں صرف اضافہ معلومات اور ذہنی تغیش نہیں صرف اضافہ معلومات اور ذہنی تغیش

### علمے کہ رہ تجق نہ نماید جہالت است

جو علم الله كا راسته نه دكھائے يعنى جس علم كے بعد الله كا راسته طے كرنے كى توفيق نه ہو وہ علم نہيں جہالت ہے۔ اى كو مولانا فرماتے ہيں۔

ايها القوم الذى فى المدرسة كلما حصلتموه وسوسة

اے وہ قوم جو مدرسہ میں تخصیل علم میں مصروف ہے جب تک تمہارا علم مقرون بالعمل نہ ہوگا تو یہ تمہارا محض وہم و گمان ہے کہ تمہیں علم حاصل ہوگیا۔ علم نبود الا علم عاشقی ما بھی تلبیس ابلیس شقی

علم سے مراد صرف ہے ہے کہ اللہ تعالیٰ سے مجت کرنا آجائے ،
اللہ کے راستہ پر چلنا آجائے ورنہ آدمی صرف عالم منزل ہوگا، بالغ منزل نہ ہوگا اور مقصد علم بالغ منزل مولیٰ ہونا ہے ۔ اگر علم کی منزل نہ ہوگا اور مقصد علم بالغ منزل مولیٰ ہونا ہے ۔ اگر علم کی کے لئے اللہ تعالیٰ کی محبت کا ذریعہ نہ ہوا تو یہ ابلیں شقی کی تلیس ہے ۔ مولانا کا مرف یہ مالگ کر کہ اے اللہ میرے قطرہ علم کو اپنے علم کے غیر محدود سمندر سے متصل کرد بچئے اس اتصال کا طریقہ اور جملہ لوازمات سلوک سب مالگ کے جس کی تفصیل مولانا ہی کی برکت سے الحمد سلوک سب مالگ کئے جس کی تفصیل مولانا ہی کی برکت سے الحمد فرماتے ہیں ہوگئی ۔ اللہ تعالیٰ قبول فرمائیں ۔ اگلے شعر میں مولانا فرمائیں ۔ اللہ تعالیٰ بیان ہوگئی ۔ اللہ تعالیٰ قبول فرمائیں ۔ اگلے شعر میں مولانا فرمائیں ۔ اللہ فرمائیں ۔ اللہ

قطرهٔ علم است اندر جان من واربانش از ہوا واز خاک تن

اے خدا علم کا جو قطرہ آپ نے میری جان کو بخشا ہے وہ میری خواہشات نفسانیہ کی خاک سے آلودہ ہے یعنی اس قطرہ علم کا نور میرے رذائل نفسانیہ اور عناصر اربعہ کے تقاضائے خبیثہ کی ظلمتوں

میں چھپا ہوا ہے۔ پس آپ اپنے کرم سے اسے اجزائے خاکی اور ہوائے نفس کی قید سے رہائی دلا کر اپنے دریائے نور سے متصل کرد بجئے کیونکہ آپ کے نور کے سامنے نفس کی ظلمات نہیں مخمبر سکتیں اور جب ان ظلمات سے میرا قطرۂ علم پاک ہوجائے گا تب ہی اس کا نور صاف میرے لئے مفید ہوگا۔ پس اے اللہ جلد از جلد اس خواہشات نفس سے رہائی دلا د بجئے ہے

پیش ازال کیس خاکها نشفش کند پیش ازال کیس بادما نشفش کند

او فشاہ فر حاج کے حف کے معنی ہیں گہن اور نشف کے معنی ہیں گہن اور نشف کے معنی ہیں چوسنا، پونچھنا، صاف کرنا۔ مولانا رومی فرماتے ہیں کہ قبل اس کے کہ اس قطرۂ علم کو یہ خاک گہن لگادے۔ مولانا یہاں خاک کی جمع خاکہا کیوں لائے ؟ اس لئے کہ جمم کی خاک مختلف انواع میں تقیم ہے۔ آنکھوں کی خاک حرام نظارے چاہتی ہے، کانوں کی خاک اجبیہ عورت یا کانوں کی خاک گانے سننا چاہتی ہے، زبان کی خاک اجبیہ عورت یا امرد سے باتیں کرنا چاہتی ہے، ہاتھوں کی خاک حینوں کو چھونا چاہتی ہے، ہاتھوں کی خاک حینوں کو چھونا چاہتی ہے، ہاتھوں کی خاک حینوں کو چھونا چاہتی ہے، مراد یہ ہے کہ خواہشات نفسانیہ کہیں میرے قطرۂ کو جنا چاہتی ہے، مراد یہ ہے کہ خواہشات نفسانیہ کہیں میرے قطرۂ کا کی خاک بی ضائع نہ کردیں اور دوسرے معنی یہ ہیں کہ قبل اس



کے کہ قبر کی مٹی اس قطرہ علم کو فنا کردے اور قبل اس کے کہ ہوائیں اس کو چوس کر ختم کردیں اور خسراللدینا و الآخوہ کا مصداق بنا دیں ۔

# گرچه چول نشفش کند تو قادری کش از ایثال و استانی وخری

لیکن اے اللہ خواہشات نفسانیہ اس قطرۂ علم کو اور نور تقویٰ کو بالکل فنا کردیں تو بھی آپ قادر ہیں کہ نفس کے چنگل سے اس کو واپس لے کر اس کے نور کو دوبارہ بحال کردیں اور غفلت سے حیات مردہ کو اپنی یاد سے دوبارہ زندہ کردیں ۔

قطرۂ کو در ہوا شد یا کہ ریخت از خزینہ قدرت تو کے گریخت

جو قطرہ ہواؤں میں بکھر کر فنا ہو گیا یا خاک میں گر کر ضائع ہو گیا بینی ہمارا نور تقویٰ گناہوں کی ظلمتوں میں جیپ گیا لیکن اے خدا آپ کے خزانہ و قدرت سے نکل کر وہ کہاں بھاگ سکتا ہے ، آپ ہمارے اس نور تقویٰ کو شیطان و نفس سے ہمیں دوبارہ واپس دلا سکتے ہیں یعنی توفیق توبہ دے کر ظلمات معاصی سے چھڑا کر ہمیں دوبارہ اپنی محبت و تقویٰ کا نور عطا فرماسکتے ہیں ۔

گر در آید در عدم یا صد عدم چو بخوانید او کند از سر قدم

اگر اس قطرۂ علم پر سینکڑول عدم طاری ہوجائیں کیکن اگر آپ اس کو بلائیں گے تو وہ سر کے بل آئے گا ، عدم سے پھر وجود پاجائے گا۔

> صد ہزاراں ضد خد را می کشد باز شاں فضل تو بیروں می کشد

لاکھوں ضدیں اپنے ضد کو محینے رہی ہیں۔ تقویٰ کا ضد فجور ہے۔ تقویٰ کے نور کو ظلمات معاصی اپنے طرف تحینے کر فنا کررہے ہیں لیکن آپ کا فضل نوبہ و استغفار کی توفیق سے اس کو پھر ظلمات سے باہر تحینے لیتا ہے کما قال الله تعالیٰ:

> از عدم ہا سوئے ہستی ہر زماں ہست یارب کارواں در کارواں

عالم عدم سے عالم وجود میں اے رب ہزار ہا قافلے آپ لارہ ہیں۔ جس طرح کا تنات میں ہر لحد ہزاروں بچے پیدا ہورہ ہیں ، عدم سے وجود میں آرہے ہیں ای طرح ظلمات معاصی میں غرق ہزاروں انسانوں کو توفیق توبہ سے آپ حیات ایمانی عطا فرماکر ظلمت سے نور اور عدم سے وجود عطا فرمارہ ہیں۔

خاصه هر شب جمله افکار و عُقول نیست گردد غرق در بحر نغول

اور ہر رات کو تمام افکار و عقول اور ہوش و حواس عدم کے بحر عمین میں غرق ہوجاتے ہیں اور نیند سے ان کے وجود پر گویا عدم طاری ہوجاتا ہے۔ مولانا روی ایک اور جگہ فرماتے ہیں ہے۔

شب ز زندان بے خبر زندانیاں شب ز دولت بے خبر سلطانیاں

نیند قیدیوں کو قید خانے سے بے خبر کردیتی ہے اور بادشاہوں کو اپنی سلطنت سے بے خبر کردیتی ہے۔

> تا زوقتِ صبح چوں اللَّهیاں می زنند از بحر سر چوں ماہیاں

لیکن صبح کے وقت وہ افکار و عقول مثل اللہ والوں کے پھر بیدار ہوجاتے ہیں اور عدم کے بحر عمیق سے یعنی بے ہوشی کے سمندر سے مچھلیوں کی طرح پھر سر نکالتے ہیں۔

( درس مناجات مثنوی کے دوران حضرت مرشدی دامت برکاتہم نے مثنوی کے چند اشعار کی شرح فرمائی جو اگر چه مناجات کے نہیں میں لیکن نہایت نافع ہیں اس لئے وہ اشعار مع شرح یہاں تحریر کئے جاتے ہیں۔ جامع)

> ار نشاہ فٹر ھا ہیا گھ مولانا روی فراتے ہیں <sub>ہ</sub> قوت جبریل از مطبخ نبود بود از درگاہ خلاق ودود

حضرت جبر ئیل علیہ السلام اور جملہ فرشتوں کے اندر جو طاقت 
ہے وہ ان کو روئی سے نہیں ملی کیونکہ کوئی فرشتہ روئی نہیں کھاتا۔
ان کی طاقت اللہ کی طرف سے ہے ، عطاء حق ہے۔ فرشتے نور سے 
ہیں ، وہ روئی کے مختاج نہیں لیکن ان کی طاقت کا یہ عالم ہے کہ 
حضرت جبر ئیل علیہ السلام جن کے پانچ سو بازہ ہیں انہوں نے اپنا 
صرف ایک بازہ استعمال کیا تھا اور قوم لوط کی چھ لاکھ کی چھ بستیوں 
کو اٹھا کر آسان تک لے گئے اور الٹ ویا

فَجَعَلْنَا عَالِيَهَا سَافِلَهَا وَ اَمْطُرْنَا عَلَيْهِمْ



### حِجَارَةً مِّنْ سِجِّيْلِ (سورة الحجركِ )

لہذا اللہ تعالی ہم سب کو روحانی طاقت نصیب فرمائے۔ اس روحانی طاقت سے ہی انسان نفس اور شیطان کو پچپاڑ سکتا ہے۔ روئی کھا کر تو شہوت نفس اور شیطان کو پچپاڑ سکتا ہے ، گناہوں سے نیج سے اور اللہ والوں کی صحبت سے روح میں طاقت آتی ہے اور انسان اس طاقت سے ہی نفس و شیطان کو فکست دے سکتا ہے۔ اگر روحانی طاقت نہ ہوگی تو نفس و شیطان اس کو پچپاڑ دیں گے۔ مولانا روی فرماتے ہیں ہ

### دوست مارا زر دہد منت نہد رازق ما رزق ہے منت دہد

ہم کو ہمارے دوست احباب تھوڑا سا پیبہ قرضہ دے دیے ہیں اور پھر منت اور احبان رکھتے ہیں کہ ہم نے اپنے دوست کی مدد کی تھی ، اس کی شادی میں ہم نے دس ہزار روپید دیا تھا ، زیور بنائے تھے وغیرہ اور ہمارا رزق دینے والا ہم کو بغیر احبان جنائے رزق دیتا ہے۔ کیا بھی اللہ میاں نے احبان جنایا کہ ہم نے سوری سے تہارا غلہ پکایا اور پھر تم کو روٹی پہنچائی اور یہ روٹی ہم نے تم کو کس طرح بہنچائی کہ سورج ، چاند بادل ہوا اور پانی کو تمہارا رزق تیار کرنے کی خدمت میں نگادیا۔ تمہارے ایک لقمہ میں ساری کا نکات کی خدمات

شامل بیں اور پھر حمہیں صحت دی کہ جس کی برکت سے تم رزق کھارہ ہو السر کھارہ ہو۔ تمہارے معدے میں جس سے تم آج کھارہ ہو السر اور کینسر نہیں پیدا ہونے دیا ورنہ اگر معدے میں کینسر اور السر ہوجاتا تو تم روٹی نہیں کھاسکتے تھے۔ ہمارا رازق کیما کریم ہے، ہمیں رزق دیتا ہے اور ہم پر کوئی احمان نہیں جتاتا۔

# عقل می گوید که بر اسباب پر عشق می گوید مسبّب را نظر

عقل کہتی ہے کہ تم اسبب پر اُڑو اور عشق کہتا ہے کہ سبب کے پیدا کرنے والے پر نظر رکھو۔اسبب بھی اللہ تعالیٰ کے تکم اور مشیت کے تابع ہیں۔ جب اللہ تعالیٰ چاہتے ہیں اسبب میں اثر پیدا کردیتے ہیں اور اسبب کے مطابق متیجہ بر آمد ہوجاتا ہے اور جب ان کی مشیت نہیں ہوتی تو اسبب کو بے اثر کردیتے ہیں اور باوجود اسبب کے مقصود حاصل نہیں ہوتا اور اس کی ایک مثال دیتا ہوں ، اسبب کے مقصود حاصل نہیں ہوتا اور اس کی ایک مثال دیتا ہوں ، کا اور پانی سبب ہے پیٹ مجرنے کا اور پانی سبب ہے پیٹ مجرنے کا اور پانی سبب ہے پیاس بجھانے کا لیکن اللہ تعالیٰ جب چاہتے ہیں تو کا اور پانی سبب ہے بیات بجھانے کا لیکن اللہ تعالیٰ جب چاہتے ہیں تو ان اسباب کو بے اثر کردیتے ہیں۔ ایک مرض ہے جس کا نام طب یونانی میں جو تا ہے کہ چاہے کتنی ہی یونانی میں جو تا ہے کہ چاہے کتنی ہی ایک روٹیاں کھاتے ہے جاؤ لیکن بھوک ختم نہیں ہوتی اور ایسے ہی ایک روٹیاں کھاتے ہے جاؤ لیکن بھوک ختم نہیں ہوتی اور ایسے ہی ایک

اور مرض ہے جس کا نام استنقاء ہے جس میں آدمی یانی پیتے پیتے مرجاتا ہے لیکن پیاس نہیں بجھتی جاہے ایک حوض یانی کی لے۔ اگر اسباب موثر بالذات ہوتے تو روٹیاں ہمیشہ بھوک کو سیر کردیتی اور یانی ہمیشہ پیاس کو بجھا دیتا۔ معلوم ہوا کہ اسباب اپنی تاثیر میں حق تعالیٰ کی قدرت قاہرہ سے مستغنی نہیں ہو سکتے۔ اسباب اپنی صفات کے مُظہر ہیں لیکن ہر مُظہر اپنی صفت مُظہریت کے ظہور میں ہر وقت مخاج ہے مُظیر کا یعنی اللہ تعالی کا۔ اگر اللہ تعالیٰ کی شان مُظہریت اثرانداز نہ ہوگی تو اسباب کی مظہریت موثر نہیں ہو سکتی۔ جیے برف صفت برودت اور مصندک کا مظیر ہے اور آگ صفت حرارت کی مُظہر ہے لیکن جب اللہ تعالیٰ نے نارِ نمرود کو تھم دیا کہ یا نَارُ كُوْنِيْ بَرْداً وَّ سَلَاماً عَلَى إِبْرَاهِيْمَ (كِا انبياء) تُو آلُ نے اپن صفت حرارت چھوڑوی اور شنٹری ہوگئی اور بجائے جلانے کے حضرت ابراہیم علیہ السلام کو آرام پہنچانے لگی۔ معلوم ہوا تمام اساب عالم مُستِب حقیق کے تابع ہیں اس کئے اسباب پاکر مُسبِتب سے بے خبر اور مستغنی نہ ہو۔اسباب تو اختیار کرو کیونکہ دنیا دارالا سباب ہے۔ان اسباب کے بردہ ہی میں اللہ تعالی نے اپنی ذات كو چھيا ليا ورنه نظام عالم درجم برجم ہوجاتا اور عالم غيب عالم غيب نه ر ہتا۔ اب بظاہر اسباب سے نظام عالم چلتا ہوا نظر آتا ہے لیکن در حقیقت اسباب کے بردہ میں انہیں کا دست قدرت کار فرما ہے۔ اس

لئے تھم ہے کہ تدابیر و اسباب کو اختیار کرو لیکن ان کو مور بالذات نہ سمجھو ۔ اسباب کو اختیار کرکے اعتاد اللہ تعالیٰ پر کرو کہ بالذات نہ سمجھو ۔ اسباب کو اختیار کرکے اعتاد اللہ تعالیٰ پر کرو کہ اگر وہ چاہیں گے تو ان تدابیر و اسباب میں اثر ڈال دیں گے اور اگر نہ چاہیں گے تو یہ اسباب ہمارا کام نہیں بنا تکتے۔ اس لئے ایک صحابی نہ چاہیں گے جب حضور صلی اللہ علیہ وسلم سے عرض کیا کہ یا رسول اللہ میں نے بہروسہ پر اونٹ کو کھلا چھوڑ دیا ہے تو آپ علیہ نے فرمایا کہ اونٹ کو رسی سے باندھو، پھر رسی پر بھروسہ نہ کرو، اللہ پر مجروسہ نہ کرو، اللہ پر بھروسہ کرو۔ اس کو مولانا رومی نے فرمایا

گفت پیغمبر به آواز بلند بر توکل زانوئے اشتر بہ بند

فرجعه : پیغیبر صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا کہ اللہ کے مجروسہ پر اونٹ کو رسی سے باندھ دے لیکن رسی پر مجروسہ نہ کر۔

حضور صلی اللہ علیہ وسلم کے اس الرشاد کی روشی میں توکل کی شرعی تعریف میں توکل کی شرعی تعریف میں توکل کی شرعی تعریف میں والاعتماد والاعتماد علی الله ۔ اسباب کو اختیار کرنا لیکن ان پر اعتاد نہ کرنا اور اعتاد الله تعالیٰ کی ذات ہر کرنا۔

هر روس هشاچات روهی ۱۸ دوقده ساس ه مطابق ۱۰ سی ساموره بروز دوشنه بعد نماز مغرب بمقام خافتاه الدادیه اشرفیه محفن اقبال ۲ کراچی

شد صفیر باز جال در مرج دیں نعرہ بائے لا احب الافلیں

ار شاہ فرمایا کہ دین کی شارگاہ میں باز شاہی یعنی جانباز اللي كي آواز مثل حضرت ابراهيم خليل الله عليه الصلوة والسلام لا احب الآفلين كے نعرے ہیں كہ میں فنا ہونے والوں سے محبت نہیں کرتا اور سوا اللہ کے کسی اور کی طرف رخ نہیں کرتا اور بجز رضاء البی مسی چیز کو محبوب نہیں رکھتا اور نعروں سے مراد محض زبانی نعرے نہیں بلکہ غیر اللہ سے عملی اعراض اور قول مقرون بالعمل ب لبذا شہار حق ، جال باز اللی اور عاشق حق سے یہ نہیں ہو سکتا کہ اللہ کو چھوڑ کر فانی شکلوں پر مرنے لگے اور مثل گدھ کے مردہ لاشوں کو کھانے لگے اور جس طرح باز شاہی مردہ جانوروں کی لاشوں سے صرف نظر کرتا ہوا صرف زندہ شیر کا شکار كرتا ہے اى طرح عاشق حق دنيائے مردار اور حسن فانی كی طرف رخ كرنا ايني توبين سمجهتا ہے اور صرف زندہ حقیقی حی و قيوم تعالی

شانه کی ذات پاک اس کا محبوب و مطلوب و مقصود ہے۔

باز دل را کز پئے تو می پرید از عطائے بے حدت چشمے رسید

مولانا رومی اللہ تعالیٰ سے عرض کرتے ہیں کہ باز قلب جو آپ کے لئے آپ کی طرف اڑ رہا تھا اور آپ کی رضا کے اعمال کے اختیار کرنے اور غیر رضا کے اعمال سے بچنے کے مجاہدات کررہا تھا آپ کے کرم غیر محدود کے صدقہ میں اس کو چشم بینا عطا ہوگئ یعنی الل اللہ کی مصاحبت ، ذکر اللہ پر مداومت ، گناہوں سے محافظت ، اسباب گناہ سے مباعدت اور سنت پر مواظبت کی برکت محافظت ، اسباب گناہ سے مباعدت اور سنت پر مواظبت کی برکت سے اس کی جان نسبت خاصہ مع اللہ کے نور سے مشرف ہوگئ۔

رَبِّ أَتْمِمُ نُوْرَنَا بِا لسَّاهِرَهُ وَانْجِنَا مِنْ مُّفْضِحَاتِ الْقَاهِرَهُ

اے اللہ ہمارے نور کو روز محشر تام فرماد یجئے اور وہاں کی سخت رسوائیوں سے ہمیں نجات دیجئے۔

> یار شب را روز مهجوری مده جان قربت دیده را دوری مده

فلون روكي المستخلف والمستخلف والمستخ

مولانا روی اللہ تعالیٰ سے التجا کررہے ہیں کہ اے اللہ آدھی رات کے بعد تبجد و مناجات و گریہ و زاری و اشکباری کی توفیق عطا فرماکر جس کو آپ نے اپنا دوست بنا لیا اس کو جدائی کا دن نہ دکھائے اور جس جان نے آپ کے قرب کا مزہ چکھ لیا اس کو دوری کا عذاب نہ دیجئے یعنی گناہ اور نافرمانی کے ان اعمال سے حفاظت بھی مقدر فرماد یجئے جو آپ سے بعد اور دوری کا سبب بن جاتے ہیں۔

## بعد تو مر کے ست بادرد و نکال خاصہ بعدے کال یو دبعد از وصال

اے اللہ آپ کا ہمد اور دوری تو خود ایک موت ہے اور یہ موت ہم ایل ہا ہم و موت ہمی ایل ہے کہ جس کے بعد ہمی چین نہیں ماتا بلکہ الم و عقوبت ساتھ ہوتا ہے ، خاص کر وہ دوری تو اور زیادہ تلخ اور الم انگیز ہوتی ہے جو لذت قرب ملنے کے بعد ہو۔ پس زندگی آپ کے تعلق و محبت کے بعد زندگی کہلانے کی مستحق ہے ورنہ وہ زندگی نہیں موت ہے جیسا کہ حضرت عباس رضی اللہ تعالی عنہ کی شان میں یہ آیت نازل ہوئی:

#### أَفَمَنْ كَانَ مَيْتاً فَأَحْيَيْنَاهُ

کیا وہ شخص جو ( بوجہ کفر کے) مردہ تھا پس ہم نے اس کو ( ایمان عطا فرما کر) زندہ کردیا۔ معلوم ہوا کہ ایمانی حیات ہی اصلی حیات ہے اور اللہ سے دوری موت ہے اور یہ اس وقت ہے جبکہ اللہ کے قرب کا مزہ چھا ہی نہ ہو اور جس کو قرب اللی کی لذت مل گئی پھر کی شامت عمل سے وہ اللہ سے دور ہو گیا تو نور کے بعد ظلمت کا احماس نہایت شدید ہو تا ہے جیسے ایک بینا آدی کی آنکھوں کی روشنی جاتی رہے تو اس کو ظلمت سے سخت بے چینی و پریشانی ہوگی برعکس نابینا کے کہ اگر ماند سے سخت بے چینی و پریشانی ہوگی برعکس نابینا کے کہ اگر ہوتا۔ اس طرح جو لوگ ذاکر ہیں اور اہل اللہ کے تعلق کی برکت ہوتا۔ اس طرح جو لوگ ذاکر ہیں اور اہل اللہ کے تعلق کی برکت ہوتا۔ اس طرح جو لوگ ذاکر ہیں اور اہل اللہ کے تعلق کی برکت ہوتا۔ اس طرح جو لوگ ذاکر ہیں اور اہل اللہ کے تعلق کی برکت ہوتا۔ اس طرح جو لوگ ذاکر ہیں ان سے آگر بھی خطا ہوجاتی ہے تو گناہ کی ظلمت کا احمال ان کو نہایت شدید ہوتا ہے اور ان کے دل گناہ کی ظلمت کا احمال ان کو نہایت شدید ہوتا ہے اور ان کے دل پر غم کا پہاڑ ٹوٹ پڑتا ہے

بردل سالک ہزاراں غم بود گر ز باغ دل خلالے کم بود

سالک پر غموں کے ہزاروں پہاڑ ٹوٹ پڑتے ہیں اگر اس کے دل میں باغ قرب سے ایک تکا بھی کم ہوجائے۔ ای کو مولانا نے وصال سے تجیر فرمایا کہ وصل و قرب کے بعد فراق زیادہ تکلیف دہ ہوتا ہے۔

اس کے برنکس اللہ سے غافل اور نافرمان جو غرق ظلمات



معاصی ہیں گناہوں کے مسلسل ارتکاب سے ان کے باطن میں ظلمت پر ظلمت چڑھتی جاتی ہے لیکن مثل نابینا کے ان کو کوئی احساس نہیں ہوتا۔ اللہ تعالیٰ اس حالت سے ہر ایک کو بچائے۔

آل که دیدستت مکن نادیده اش آب زن بر سبرهٔ بالیده اش

> گر خفاشے رفت در کور و کبود باز سلطال دیدہ را بارے چہ بود

اگر چیگادڑ تاریکیوں میں جا کر غلاظت کو چاٹ رہا ہے تو کوئی تعجب کی بات نہیں لیکن وہ باز شاہی جس نے بادشاہ کی نگامیں و یکھی كفان روى 👐 🗫 💮 ۱۳ 💮 🗱 كناب درى

ہیں اس کو کیا ہو گیا کہ چگادڑ کی طرح غلاظتوں میں ملوث ہورہا ہے۔

لہذا اے اللہ جس نے آپ کا روئے زیبا دیکھ لیا یعنی آپ کے قرب سے مشرف ہوگیا اس کو اپنی دوری اور بُعد سے معذب نہ ہونے دیجئے بلکہ اس کے نوخیز سبز و معرفت کی آبیاری سیجئے یعنی توفیق نالہ وہ فغال و گربہ و زاری و اشکباری سے اس کی محبت و معرفت میں ترقی عطا فرمائے۔

### ہیں مراں از روئے خود اورا بعید آل کہ او یکبار روئے تو بدید

الخوان رول ١٨٨٨ (١٥٠١) ١٨٨٨٨ (الرابعة والدول)

## دير روئ جز تو شد غَلِ گلو كُلُّ شَيْءٍ مَّا خَلَا اللهَ بَاطِلُ

اے خدا آپ کے حسن و جمال کے سواکسی غیر کی طرف رخ کرنا گلے کا طوق ہے ، مصیبت اور غلامی ہے کیونکہ آپ کے سوا ہر چیز فانی، باطل اور لاشے ہے تعنی آپ سے صحیح تعلق اور اطاعت و فرمال برداری غیر فانی سکون و اطمینان کا سبب ہے کیونکہ آپ کی ذات یاک باقی ، قدیم اور غیر فانی ہے اور آپ کے سوائسی اور سے دل لگانا بے سکونی ، اضطراب اور بے چینی کا ذریعہ ہے کیونکہ آپ کے علاوہ ہر چیز فانی ہے اور جو چیز علی معرض فنا و زوال ہو اس سے حاصل ہونے والا سکون مجمی فانی اور باعث تشویش و اضطراب ہوگا۔ اور ماسوی ہر وہ چیز ہے جس مقصود اللہ نہ ہو اور جو اللہ تعالی تک رسائی کا ذر بعیہ بھی نہ بن سکتی ہو۔ اس میں ہر گناہ و نافرمانی اور اللہ سے غاقل کرنے والے اسباب داخل میں کیونکہ یہ بالکل غیر اللہ ہے جو نہ مقصود حق ہو سکتا ہے نہ ذرابعہ مقصود بننے کی صلاحیت رکھتا ہے لہذا وہ چزیں جن کا مقصود اللہ ہے یا جو ذرایعہ اور وسیلہ ہیں وصول الی اللہ کا وہ ہر گز غیر اللہ نہیں اس کئے وہ تھی مقصود ہیں جسے اللہ والوں سے تعلق ، مال باپ بیوی بچوں اعزا و اقربا کے حقوق کی ادائیگی وغیرہ سب مقصود ہیں کیونکہ یہ ذریعہ ہیں حق تعالی کی رضا کا اور رضاء حق مقصود ہے اور مقصود کا ذریعہ بھی مقصود ہوتا

ہے۔ ای گئے بزرگوں نے فرمایا کہ جو تعلق للحق ہوتا ہے وہ اللہ بی کا تعلق ہوتا ہے وہ اللہ بی کا تعلق ہوتا ہے اس کو غیر اللہ سمجھنا نادانی ہے۔ اس کے لئے مولانا روی دعا کرتے ہیں کہ اے اللہ کیونکہ آپ کے سوا ہر چیز فانی ہے اس لئے آپ کے سوا کی اور کو چاہنا اپنے گلے میں مصیبت کا طوق ڈالنا ہے۔

باطل اند وی نمایندم رشد زانکه باطل باطلال را می کشد

الرفضاھ فر صابیا کے مولانا روی بارگاہ حق میں عرض کرتے ہیں کہ اے اللہ میری نگاہ غلط ہیں میں باطل اور فانی چیزیں مثلاً دنیائے فانی کی رنگینیاں اور حسینان مجازی وغیرہ جو اصلاً آپ کے غیر ہیں اپنی ظاہری کشش اور ملمع سازی سے مجھے رشد و صواب معلوم ہوتے ہیں حالا نکہ سے سب غیر حق اور باطل ہیں لیکن چونکہ میرا نفش باطل اور امارہ بالسوء اور ملھم بالفجود ہے اس لئے باطل باطل کو اپنی طرف کھینچتا ہے جس کا علاج اسباب فجور سے مکمل باطل کو اپنی طرف کھینچتا ہے جس کا علاج اسباب فجور سے مکمل دوری اختیار کرنا ہے ورنہ نفس گناہوں میں جتلا ہوجائے گا۔

زیں کشش ہا اے خدائے رازداں تو بجذب لطف خود ماں دہ اماں اے وہ ذات پاک جو علیم ہذات الصدور ہے ہمارے سینوں کے تمام رازوں کی رازداں ہے باطل کے اس انجذاب سے ہمیں اپنے اس جذب خاص کے صدقہ میں پناہ دیجئے جو آیت الله یجنبی البه من بشآء میں ندکور ہے۔ بس آپ اپنی صفت اجتباء کا عکس ہم پر ڈال دیجئے اور ہمیں اپنی طرف تحینے لیجئے کیونکہ جس کو آپ جذب فرمائیں پھر کون اس کو اپنی طرف تحینے سکتا ہے نہ اس کا نفس نہ فرمائیں پھر کون اس کو اپنی طرف تحینے سکتا ہے نہ اس کا نفس نہ ابلیس کی گراہ کن ایجنسیاں غرض دنیا بحر کی کوئی طاقت اس کو اپنی طرف نہیں تحینے عتی۔

## غالبی بر جاذباں اے مشتری شایدر درماندگاں را واخری

اے اللہ آپ کی نافرمانی پر اکسانے والا ہمارا نفس امارہ بالسوء اور گناہ میں مبتلا کرنے والے اسباب مثلاً حسن مجازی سے سب جذب و کشش رکھتے ہیں اور ہمیں اپنی طرف تھینج رہے ہیں لیکن اے اللہ آپ سب پر غالب ہیں اس لئے آپ کی قوت جذب بھی سب پر غالب ہیں اس لئے آپ کی قوت جذب بھی سب پر غالب ہے لہذا اگر ساری دنیا کے جاذب اور اہل کشش ہمیں اپنی طرف تھینجنا چاہیں اور اہلیس اور اہلیس کا لشکر اور اس کی گمراہ کن ایجنسیاں اور دنیا بھر کی طاغوتی قوتیں اجتماعاً ہمارے نفس امارہ ہالمسوء کو مقناطیسی کمک پہنچائیں تب بھی اے اللہ وہ آپ کی قوت جذب پر

فعان دول ۱۰ منا جدید (۱۱ منا جایت دول)

غالب نہیں آسکتے کوئکہ آپ غالب ہیں ، عزیز ہیں اور عزیز کے معنی ہیں القادر علی کل شی ولا یعجزہ شیء فی استعمال قدرته جو ہر چیز پر غالب ہو اور اپنی قدرت کے استعال میں کوئی اس کو عاجز نہ کر سکے۔ پس اے اللہ آپ ہم درماندوں اور کمزوروں کے خریدار ہیں شاید کہ آپ ہمیں خرید لیس کیونکہ آپ نے قرآن پاک میں اعلان فرمایا ہے کہ

ان الله اشترى من المؤمنين انفسهم و اموالهم بان لهم الجنة (على موره ابراهيم)

اللہ نے خرید کی ہیں مسلمانوں سے ان کی جانیں اور ان کے مال بدلہ میں جنت کے۔

پس اے اللہ ہماری جانوں کو جذب فرمالیجئے کھر کوئی جاذب ہمیں اپنی طرف نہیں تھینچ سکتا اور ہم آپ کی طرف تھنچتے چلے جائمیں گے \_

> نہ میں دیوانہ ہوں اصغر نہ مجھ کو ذوق عریانی کوئی تھنچے لئے جاتا ہے خود جیب و گریباں کو

> > احتر کا شعر ہے ۔

مری بے تابی دل میں انہیں کا جذب پنہاں ہے مرا نالہ انہیں کے لطف کا ممنون احساں ہے



## ورس مناچات رومی (از مناجات خاتم مثنوی)

۱۹ ذو قعده <u>ساسما</u> هه مطابق اامنی س<u>ا۱۹۹</u> ه بروز منگل بعد نماز مغرب بمقام خانقاه الدادیه اشرفیه گلشن اقبال ۲ کراچی

اے خدا سازندۂ عرش بریں شام را دادی تو زلف عنبریں

اے خدا اے عرش عظیم کے خالق! وہ عرش عظیم جو سارے عالم پر محیط ہے اور ساتوں آسان اور کری جس کی وسعت میں مثل ایک طقہ و انگشتری کے ہیں ایسی عظیم الخلقت مخلوق کے پیدا کرنے والے اللہ آپ نے شام کو زلف عبریں عطا فرمائی جس کی تاریجی میں نصف شب کے بعد آپ کے عاشقوں کو آپ کی خوشبوک قرب ملتی ہے اور لذت عبادت و مناجات میں ترقی عطا ہوتی ہے۔ مولانا نے صاحب عرش عظیم کی عظمت بیان کرنے کے لئے عرش مولانا نے صاحب عرش عظیم کی عظمت بیان کرنے کے لئے عرش اعظم کا تذکرہ فرمایا اور خوشبوء قرب محبوب کی رعایت سے شام کو زلف عبریں سے تشبیہ دی۔

# روز را باسمع کافور اے کریم کردهٔ روشن تر از عقل سلیم

اے کریم آپ نے دن کو شع آفاب سے ایباروش کردیا جس کی روشنی اس لحاظ سے عقل سلیم سے زائد ہے کہ اس میں اشیاء بداھۂ نظر آجاتی ہیں جبکہ عقل سلیم کو حقیقت اشیاء تک رسائی کے لئے دلائل و براہین و استدلال کا سہارا لینا پڑتا ہے اور عقل سلیم پر دن کی بیہ فضیلت من بعض الموجوہ ہے من کل الموجوہ نہیں کیونکہ دن اور عقل سلیم دونوں آپ کی مخلوق ہیں اس لئے من بعض الموجوہ نور عقل کو نور آفاب پر فضیلت حاصل ہے مثلاً عقل سلیم دلائل و استدلال سے وجود باری تعالی کا ادراک کرتی ہے جب کہ دن کی روشنی بی استدلال خبیں کر سکتی نہ دوسروں کو قائل کر سکتی دن کی روشنی بی استدلال خبیں کر سکتی نہ دوسروں کو قائل کر سکتی

خوں بنافِ نافہ مُشکے می کنی سنبل و ریحاں چرد پشکے کنی

اے خدا آپ کی قدرت قاہرہ خون جیسی گندی اور نجس چیز کو ایک ہرن کی ناف میں خوشبودار مشک بنادیتی ہے اور دوسرا ہرن سنبل و ریحان جیسے خوشبودار پھول چرتا ہے لیکن سے عمدہ غذا اس

کے پیٹ میں مینگنی بن جاتی ہے۔ای طرح ایک شخص سو کھی روتی کھاتا ہے اور اس روئی سے جو طاقت پیدا ہوئی اس سے اللہ کو یاد کر تا ہے۔ اس سو تھی روئی سے اس کے قلب میں اللہ تعالیٰ اپنی محبت کا مشک پیدا فرمارہے ہیں اور ایک شخص کیاب قورمہ اور بلاؤ کھا کر اللہ کے رزق سے پیدا شدہ طاقتوں کو اللہ کی سر کشی و طغیانی میں خرج كررہا ہے ـ يد خوشبودار عدہ غذا اس كے اندر نافرماني كي غلاظت بيدا كررى ہے ۔ ايك عن غذا ايك تحف كو مشرف بالقرب كررى ہے اور وہی غذا دوسرے کو معذب بالبعد کررہی ہے۔ای غذا سے ایک تخص ولی اللہ بن رہا ہے اور ای غذا سے دوسرا مردود بارگاہ ہورہا ے ۔ اس اللہ تعالیٰ کے تصرفات عجیبہ اور قدرت قاہرہ سے ہمیشہ ڈرتا رہے اور بیہ وعا کرتا رہے یا مقلب القلوب ثبت قلبی علی دینك اے دلوں كے پھيرنے والے ميرے دل كو دين ير قائم فرما۔ قادرا قدرت تو داری بر کمال

# انت ربى انت حسبى ذواالجلال

اے قادر مطلق تو قدرت کاملہ رکھتا ہے ، تو ہی میرا رب ہے کہ تو نی میرا رب ہے کہ تو نے رفتہ رفتہ میری پرورش کرکے مجھے اتنا بر اکردیا۔ ربوبیت کے معنی ہی ہے ہیں کہ کسی چیز کو شیناً فشیناً درجہ ، کمال تک پنچانا ، پس تو ہی میرے لئے کافی ہے اور تو ذوالجلال یعنی صاحب الاستغناء کی میرے لئے کافی ہے اور تو ذوالجلال یعنی صاحب الاستغناء

المطلق ہے، ہر ایک سے مستغنی ہے لیکن چونکہ تو رب بھی ہے اس
لئے رحمٰن و رحیم بھی ہے، تیری ربوبیت شان رحمت کے ساتھ
ہے۔ پس تیری ربوبیت اور تیری کفایت اور تیری شان استغناء کے
ہوتے ہوئے مجھے اپنے گناہوں سے مایوی نہیں بلکہ امید مغفرت
ہوجہ گناہوں پر ندامت کے۔

اے خدا قربان احسانت شوم کان احسانی بقربانت روم

اے خدا میں آپ کے احسانات پر قربان ہوجاؤں کہ آپ احسانات کا مخزن و سر چشمہ ہیں اپس میری جان آپ پر فدا ہوجائے۔

معدن احسائی و ابر کرم فیض تو چوں ابر ریزاں بر سرم

اے معدنِ احسان و اہر کرم! آپ کا خزانۂ احسان اور فیضِ بخشش و عطا میرے سر پر مثل ابرباراں کے رحمت کی بارش کررہا ہے۔

> از عدم دادی به جستی ارتقا زال سپس ایمان و نور اهتدا

آپ نے عدم ہے ہمیں وجود کی طرف ترقی دی یعنی عدم ہے وجود بخشا اور اس کے بعد ایمان اور نور ہدایت بھی عطا فرمایا تاکہ اس زندگی میں اعمال صالحہ یعنی انتثال اوامر و اجتناب عن النواہی کے ذریعہ ہماری عبدیت کو عروج و ارتقاکی آخری منزل نصیب ہوجائے اور آپ ہماری عبدیت کے سر پر اپنی ولایت و رضامندی کا تاج رکھ دیں۔

# اے خدا احسان تو اندر شار می نتانم با زبان صد ہزار

اے خدا اگر مجھے ایک لاکھ لیخی بے شار زبانیں عطا ہوجا کیں تو بھی میں آپ کے احسانات کو ان زبانوں سے شار نہیں کر سکتا کیونکہ آپ کے احسانات بے حد اور بے شار ہیں ای لئے آپ نے قرآن پاک میں فرمادیا کہ و ان تعدوا نعمة الله لا تحصوها اگر تم اللہ کی نعمتوں کو شار کرنا جاہو تو نہیں کر سکتے۔

> من بخواب و پاسبان من توکی من چو طفل و حرز جان من توکی

جب میں سوتا ہوں تو اے اللہ آپ ہی میری پاسبانی کرتے ہیں اور میں آپ ہی میری جان اور میں آپ ہی میری جان

کی حفاظت کرتے ہیں اور میرے خورد و نوش و لباس و جمله ضروریات کی کفالت فرماتے ہیں۔

ہندوستان کے بادشاہ عالمگیر نے ایک بزرگ کو خط کھا کہ میں حیدر آباد دکن فتح کرنے جارہا ہوں ورنہ خود آپ کی خدمت میں حاضر ہوتا۔ پس اگر آپ اپنے بزرگوں کی زیارت کے لئے دلی تشریف لائیں تو میں بھی آپ کی قدم ہوئی کرلوں گا۔ سجان اللہ! پہلے بادشاہوں کے قلب میں اہل اللہ کا کیا ادب تھا۔ ان بزرگ نے بادشاہ کو جواب تحریر فرمایا کہ:

فقیر را بابرم سلطانی چه کار -کریے دارم چوں گر سنه می شوم میبمانی می کند،چول بخیم یاسبانی می کند-کریے ما بس باتی موس-

قرجمه: فقير كو بادشاہوں كى برم سے كياكام - ميں ايك كريم ركمتا ہوں \_ جب ميں بجوكا ہوتا ہوں تو وہ ميرى ميہمانى كرتا ہے اور جب سوجاتا ہوں تو ميرى پاسبانى كرتا ہے۔ مجھے ميرا اللہ بس ہے (يعنى كافى ہے) باقى سب ہوس ہے۔

> من بعصیاں صرف وقت خود تنم بنی و از حلم می پوشی برم

میں اپنے او قات زندگی کو گناہوں میں گذار رہا ہوں ، جو زندگی آپ کی فرماں برداری کے لئے تھی میں اسے آپ کی نافرمانی میں صرف کررہا ہوں اور آپ یہ سب کچھ دیکھتے ہیں لیکن آپ کا حکم و کرم میری پردہ پوشی کرتا ہے اور مجھے رسوا نہیں کرتا۔ روزیت را خوردہ عصیاں می کئم نعمت از تو من یہ غیرے می تنم

آپ کا رزق کھا کر میں آپ ہی کی نافرمانی کرتا ہوں۔ آہ میں كتنا كمينه ہوں كه آپ كى دى ہوئى رونى سے ميرے جسم ميں خون بنا ، ای خون سے میرے جسم میں قوت آئی ، وہی خون میری آ تمحموں میں جاکر قوت باصرہ بنا ، کانوں میں جاکر قوت سامعہ بنا ، ناک میں قوت شامہ بنا ، زبان میں قوت ذائقہ بنا لیکن میں آپ کے دئے ہوئے رزق سے پیدا شدہ قوتوں کو اور آپ کی عطا فرمودہ جملہ تعمتوں کو آپ کی نافرمانی میں صرف کرتا ہوں۔ نعمت تو آپ کی طرف سے ہے لیکن بجائے آپ پر فدا ہونے کے میں آپ کے غیروں سے دل لگاتا ہوں ، ان پر متوجہ اور ملتفت ہوں ، یہ میرا انتبائی کمینه ین اور احسان فراموشی اور دناه ت ہے۔ جو ایک لقمه میں حلق سے اتار تا ہوں اس میں زمین و آسان حاند و سورج ہواؤں اور بادلوں کی خدمات شامل ہیں ، ساری کا نئات کی خدمت ایک نوالہ رزق میں لگی ہے تب یہ نوالہ مجھ تک پہنچاہے کیکن آہ میں کس غفلت سے اللہ کا رزق کھا کر کس جر اُت و بے حیائی سے گناہ کر تا ہوں \_

ابر و باد و مهه و خورشید و فلک درکار اند تاتو نانے بکف آری و به غفلت نه خوری همه از بهر تو سرگشته و فرمال بردار شرط انصاف نه باشد که تو فرمال نه بری

حضرت سعدی شیرازی رحمة الله علیه فرماتے ہیں کہ بادل ہوا،
عاند سورج زمین و آسان الله نے تیری خدمت میں لگادئے تاکه
جب تو روٹی ہاتھ میں لے تو غفلت کے ساتھ نہ کھائے بلکہ استحضار
رہے کہ میری خاطر پوری کا تنات کو میری خدمت میں لگادیا گیا تب
مجھے یہ روٹی ملی ہے۔ ساری کا تنات میری مطبع و فرماں بردار بنادی
گئی بس یہ انصاف کی بات نہیں ہے کہ تو اللہ تعالیٰ کی فرماں برداری
نہ کرے۔

جمله بینی و نه گیری انقام از در حلم و کرم آئی مدام

اے اللہ آپ ہماری سب بے وفائیاں اور کو تاہیاں اور دناہ ت و کمینہ بن دیکھتے ہیں گر انتقام نہیں لیتے اور اپنے بندوں سے ہمیشہ طلم و کرم کا معاملہ فرماتے ہیں۔

# بردل من سی صد و شصت از نظر می کنی ہر روز اے رب البشر

اے تمام انسانوں کے رب سال میں تمین سو ساٹھ دن ہیں لیکن آپ کی رحمت کے قربان کہ آپ ہر روز ہمارے دل پر تمین سو ساٹھ بار نظر کرم فرماتے ہیں۔ مراد یہ ہے کہ بے شار رحمت ہمارے دلوں پر محیط ہے۔ ان کی رحمت کا کیا ٹھکانہ ہے۔

لیک من غافل ز لطف بے کراں چیثم دارم ہر زماں با ایں و آں

آپ کی تو مجھ پر ایسی نگاہ کرم ہے لیکن میں ہوں کہ آپ کے لطف بے کراں سے غافل ہو کر ہمہ وقت ہر کس و ناکس پر نگاہ رکھتا ہوں، آپ کے علاوہ دوسروں سے اپنی امیدیں وابستہ کرتا ہول حالانکہ میری نگاہ تو ہمہ وقت آپ ہی کی طرف گلی رہنی چاہئے تھی ، چشم زدن کو مجھے آپ سے غافل نہ ہونا چاہئے تھا ۔

یک چیثم زدن غافل ازال شاہ نباشی شاید که نگاہے کند آگاہ نباشی

قرجمه : اے سالک اس شہنشاہ حقیقی تعالی شانہ سے ایک لمحہ کو

بھی غافل نہ ہو شاید کہ وہ تیری طرف نگاہ کرم فرمائے اور غفلت کی وجہ سے مجھے خبر بھی نہ ہو اور عاشق کا تو یہ حال ہوتا ہے \_

> در برم وصال توبه بنگام تماشا نظاره زجبیدن مژگال گله دارد

عالم قرب و حضوری میں جب قلب خاصان خدا پر تجلیات خاصہ ، الہید کا انکشاف ہوتا ہے تو پلک جھپانا بھی گرال معلوم ہوتا ہے بوجہ مخل نظارہ ہونے کے۔ یعنی ایک لمحہ کی غفلت بھی باعث کلفت ہوتی ہے ۔

دوست را بر من نظر شد دوخته حیف من با دیگران دل دوخته

وہ محبوب حقیقی تو مجھ پر اپنی خاص نظر عنایت کئے ہوئے ہے لیکن افسوس کہ میں نے اپنا دل غیروں سے لگایا ہوا ہے۔

> من گنه آرم تو ستاری کنی جرم من آرم تو معذاری کنی

میں گناہ کرتا ہوں اور آپ ستاری و پردہ پوشی فرماتے ہیں۔ میں جرم کرتا ہوں اور آپ اپنے کرم سے معاف فرمادیتے ہیں۔ الحال رول ۱۹۶۸ ۱۹۹۸ (ار مارا بالدورول ۱۹۹۸)

جرم با بنی و خشم ناوری اے بقربانت چه نیکو داوری

اے اللہ میرے جرائم کو آپ دیکھتے ہیں ، لیکن اپنا قبر و غضب مجھ پر نازل نہیں فرماتے یہ آپ کا احسان و کرم ہے ورنہ اے اللہ آپ سے کون نج کر جاسکتا ہے۔ پس اے میرے مالک آپ کے اس احسان و کرم پر میں فدا ہوں۔

در مصائب در حوادث ہائے زار چونکہ بر من تنگ شد از درد کار

جب مصائب و حوادث و آفات سے زندگی اور زندگی کے اوقات مجھ پر تک ہوئے اور بیس ضافت علیهم الارض بما رحبت و ضافت علیهم انفسهم کی سخت الجھن اور محمن بیں مبتلا ہوگیا۔

یارو خویشانم مرا بگذار دند

زار در دست عمم بسیار دند

جب مجھ کو میرے دوستوں نے مجمی جھوڑ دیا اور مجھ ہے کس ، کمزور اور جیراں و سر گرداں کو غم کے ہاتھوں میں سپرد کردیا ر المان رول المعلم المع

جز تو کے دیگر درال سختی رسد در متاعب ہا تو گششتی مدد

اس وقت آپ کے سوا کون اس سختی میں میری مدد کو آیا۔ ان شخت حالات میں آپ ہی نے میری مدد فرمائی۔

> در رسیدی زود بگرفتی مرا وا خریدی از ہمہ سختی مرا

آپ کا کرم ہی اس وقت ہماری مدد کو پنج اور ہم گرتے ہوؤں کو سنجال لیا اور تمام مختبوں ، مصائب و آفات سے ہم کو خرید لیا یعنی بحالیا۔

چوں شارم من ز احسان تو چوں گر زباں ہر مو شود لطفت فزوں

اگر میرا ہر بن مو یعنی میرا روال روال اور بال بال زبان بن جائے تب بھی میں آپ کے احسانات کو شار نہیں کرسکتا کیونکہ آپ کا لطف و کرم بے شار ہے اور زبان محدود۔ اور محدود خواہ کتنی بی اکثریت میں ہو محدود ہے ایس محدود غیر محدود کا شکر کیسے ادا کرسکتا ہے ای لئے میرا شکر بمیشہ آپ کے نطف و کرم سے کم ہوگا



بلکہ دونوں میں اتنی نسبت بھی شبیں ہوسکتی جو قطرہ کو سمندر سے ہے۔

شکر احسان ترا چول سر تخم اندرین ره گو قدم از سر تخم

آپ کے احسان و کرم کا شکر ادا کرنے کے لئے اگر راہ تشکر میں ہم سر کے بل چلیں تب بھی حق شکر ادا نہیں ہوسکتا۔ جان و گوش و چیثم و ہوش و پا و دست جملہ از دُر ہائے احسانت پُر است

ہاری جان اور کان آئھیں اور ہوش اور ہاتھ پاؤل سب آپ کے احسانات کے موتوں سے پُر ہیں۔ ہاری جان میں ایمان کا خزانہ رکھ دیا ، آئکھوں میں بینائی کا خزانہ رکھ دیا ، آئکھوں میں بینائی کا خزانہ رکھ دیا ، آئکھوں میں بینائی کا خزانہ رکھ دیا وغیرہ ذالک اور یہ ایسے خزانے ہیں جو نایاب ہیں اور بازار دنیا میں دستیاب نہیں۔ لہٰذا ہم میں سے ہر ایک اپ جسم میں انمول کے مثل اور نایاب خزانے لئے پھر تا ہے۔ ایسے کریم مالک کے شکر کا حق کون ادا کر سکتا ہے۔

ایں کہ شکر نعمت تو می تختم ایں ہم از تو نعمتے شد مغتنم



یہ جو میں آپ کا شکر ادا کررہا ہوں یہ توفیق شکر خود ایک نعت مغتنم ہے بعنی مفت بخشی ہوئی نعمت ہے ہیں جب یہ توفیق بھی نعمت ہے تو اس پر شکر واجب ہوا پھر اس توفیق شکر پر شکر واجب ہوا گھر اس توفیق شکر پر شکر واجب ہوگا لہذا ادائے شکر میں تشلسل لازم آتا ہے جو عقلا محال ہے اس لئے ثابت ہوا کہ کوئی آپ کے احسانات کے شکر کا حق ادا کرنے پر قادر نہیں۔

شکر ایں شکر از کجا آرم بجا من کیئم از تست توفیق اے خدا

توفیق شکر پر شکر ہم کباں تک کرسکتے ہیں کیونکہ ہر شکر دوسرے شکر کو متلزم ہے جس کا تسلسل عقلاً محال ہے یعنی مسلسل شکر پر قدرت عقلاً محال ہے پس ہم کیا ہیں جو حق شکر اداکر سکیں، لہذا آپ کے شکر کا حق اداکر نے میں ہم عاجز و قاصر ہیں۔ جو پچھ شکر کی توفیق ہے وہ سب آپ کے کرم کی ممنون ہے اگر چہ وہ شکر گر نعمتوں کے مقابلہ میں بے حقیقت ہے۔

ربنا تقبل منا انك انت السميع العليم

\_\_ لگنٹ \_\_\_

لين علاج كوئى دوق صُن يني كا رميى كه بحيا أنكه ببيھ كوشىيىڭ الرضرور نكلنا هونجه كوسُوسُت حجينُ